
 BLACK PACIFIC NARRATIVES: RE-IMAGINING BLACKNESS IN 

ECUADOR AND COLOMBIA  

by 

XIMENA ALEJANDRA GONZÁLEZ-PARADA 

(Under the Direction of Lesley Feracho) 

ABSTRACT 

Through the study of two Ecuadorian novels, Juyungo (1941) by Adalberto Ortiz and 

Jonatás y Manuela (1994) by Argentina Chiriboga and two Colombian films, Chocó (2012) y La 

playa D.C. (2012), this dissertation examines notions of blackness (negridad) in Ecuador and 

Colombia vis-à-vis national identity discourses as well as historical narratives. I argue that 

Ecuador and Colombia have been imagined as culturally Hispanic and racially mixed, yet as 

other than black, excluding Afro-descendants from the racial and cultural vocabulary of the 

nation. My study demonstrates that the process of identification of Afro-descendants in both 

nations has been subordinated to the national rhetoric as well as to diasporic identity discourses 

at different moments of the history of both nations: from the creation of the republic to the 

implementation of multicultural policies at the end of the XX century. The purpose of this study 

is to explore how afro-descendants from the Andean region, as part of the Black Pacific, have 

been imagined and imagined themselves through literary and visual production and how these 

narratives become spaces of exclusion or new narratives from where to question dominant 



notions of race and nation in order to create new consciousness from where to explore our 

experiences as racialized Latin American subjects. 

INDEX WORDS: Latin America, race and identity, Andean blackness, afro-ecuadorian, afro- 

colombian, Black Pacific, racialization, Juyungo, Adalberto Ortiz, Jonatás 

y Manuela, Argentina Chiriboga, afro-colombian film, Johnny Hendrix 

Hinestroza, Chocó, chocoan consciousness, Juan Andrés Arango, La 

playa D.C. 



NARRATIVAS DEL PACÍFICO NEGRO: RE-IMAGINANDO LA NEGRIDAD EN 

ECUADOR Y COLOMBIA 

por 

 XIMENA ALEJANDRA GONZÁLEZ-PARADA 

 (bajo la dirección de Lesley Feracho) 

RESUMEN 

A través del análisis de dos novelas ecuatorianas, Juyungo (1941) de Adalberto Ortiz y 

Jonatás y Manuela (1994) de Argentina Chiriboga, y dos largometrajes colombianos Chocó 

(2012) de Johnny Hendrix Hinestroza y La playa DC (2012) de Juan Andrés Arango, este 

estudio examina nociones de negridad (blackness) en Ecuador y Colombia vis-à-vis narrativas 

históricas y discursos de identidad nacional. Mi análisis sostiene que tanto Ecuador como 

Colombia han sido imaginadas culturalmente como hispanas y racialmente como mestizas, 

excluyendo a los afrodescendientes del vocabulario racial y cultural de la nación. Mi estudio 

demuestra que el proceso de identificación de los afrodescendientes en ambas naciones ha estado 

sujeto a la retórica nacionalista así como a discursos de la diáspora africana en diferentes 

momentos de la historia de ambas naciones: desde la formación de la república hasta la 

implementación de políticas multiculturales a fines del siglo XX. El propósito de este estudio es 

explorar cómo los afrodescendientes de la región andina, como parte del Pacífico negro, han sido 



imaginados, cómo se imaginan a sí mismos en la actualidad a través de la producción literaria y 

visual y cómo estas representaciones se transforman en narrativas de exclusión o bien en 

espacios para cuestionar imaginarios históricos y nociones dominantes de raza y nación para 

crear nuevas consciencias desde donde explorar nuestras experiencias como sujetos 

latinoamericanos racializados. 

PALABRAS CLAVE: Latinoamérica, raza e identidad, negridad andina, afro-ecuatoriano, afro- 

colombiano, Pacífico negro, racialización, Juyungo, Adalberto Ortiz, 

Jonatás y Manuela, Argentina Chiriboga, Cine afrocolombiano, Johnny 

Hendrix Hinestroza, Chocó, consciencia chocoana, Juan Andrés Arango, 

La playa D.C. 



NARRATIVAS DEL PACÍFICO NEGRO: RE-IMAGINANDO LA NEGRIDAD EN 

ECUADOR Y COLOMBIA 

by 

XIMENA ALEJANDRA GONZÁLEZ-PARADA 

B.A. Universidad Internacional SEK. Santiago, Chile, 1998 

M.A. Ohio University, 2005 

A Dissertation Submitted to the Graduate Faculty of The University of Georgia in Partial 

Fulfillment of the Requirements for the Degree 

DOCTOR OF PHILOSOPHY 

ATHENS, GEORGIA 

2017 



© 2017 

Ximena Alejandra González-Parada 

All Rights Reserved 



NARRATIVAS DEL PACÍFICO NEGRO: RE- IMAGINANDO LA NEGRIDAD EN 

ECUADOR Y COLOMBIA 

by 

XIMENA ALEJANDRA GONZÁLEZ-PARADA 

Major Professor: Lesley Feracho 

Committee: Betina Kaplan 

Lorgia García-Peña 

Nicolás Lucero 

Electronic Version Approved: 

Suzanne Barbour 

Dean of the Graduate School 

The University of Georgia 

May 2017 



iv 

DEDICATION 

A nuestro Pacífico Negro. 



v 

AGRADECIMIENTOS 

Escribir esta tesis de doctorado ha sido un proceso transformador que me ha llevado, 

literal y simbólicamente, a lugares desconocidos. Estoy sumamente agradecida porque en este 

camino tuve la compañía de familia, amigas, amigos y mentores maravillosos. Mis 

agradecimientos van primero a la doctora Lesley Feracho; por su amistad, guía constante y 

certero apoyo. Mientras que la lectura de su producción académica sobre literatura afro-

ecuatoriana me motivó a ingresar al programa de UGA, su conocimiento y pasión por explorar 

los matices más infinitos de la producción cultural afro-americana fue lo que expandió mi visión 

e hizo que mi investigación tomara una nueva forma. A la doctora Lorgia García-Peña, por estar 

ahí, por ser inspiración constante y por traer a nuestras vidas la revolución. Gracias por hacer 

visible nuestra lucha como mujeres latinas, inmigrantes y de color. A la doctora Betina Kaplan, 

porque conocerla me llevó a reencontrarme con experiencias que han remecido con fuerza lo que 

somos como mujeres latinoamericanas. Las largas charlas con cafecitos y mates me volvieron a 

la vida y me dieron fuerza para seguir. A Nico por sus políticas de puertas abiertas y por sus 

delirantes monólogos que me llevaron con certeza por las profundas e inextricables sendas 

literarias y teóricas. A mis queridísimas amigas Heather, Cris, Leda y Rachel, por las intensas 

charlas sobre la vida, por las divagaciones conceptuales, por escucharme y darme todo su cariño. 

A Holly, alma divina. Todas ustedes son seres únicos y por eso las atesoro intensamente. A mi 

amigo Andrés, por la presencia constante. Gracias a ti tuve alguien con quien compartir toda mi 

chilenidad fuera de Chile. A Pili por darme todo lo increíblemente esencial: casa, vino y amistad. 

A mis padres por su apoyo incondicional, gracias por darme todo su amor. A mi tía Lali, por su 



vi 

capacidad ilimitada para dar cariño. A mi hermano Christian, por ser esa fuerza arrebatadora que 

nos mantiene estables. Gracias por compartir tu universo conmigo. Y finalmente a mis sobrinos 

Beto, Liam y Margie, por ser mi inspiración y el sol de mi vida. 



vii 

ÍNDICE 

Page 

AGRADECIMIENTOS ...................................................................................................................v 

CAPÍTULOS 

1 GENEALOGÍAS DE LAS NEGRIDADES EN EL PACÍFICO NEGRO ....................1 

2 CONSTRUCCIONES DE NACIÓN Y NACIONALIDAD EN JUYUNGO DE 

ADALBERTO ORTIZ.................................................................................................17 

2.1. Orígenes de la nación ecuatoriana: vírgenes del sol y guerreros incas ...........18 

2.2. Indios miserables y negros macheteros: la narración de la nación moderna 

ecuatoriana .............................................................................................................28 

2.3. “Donde entierra Cayapa no entierra Juyungo”: el papel del hombre negro en 

la nueva historia de Ecuador ..................................................................................35 

2.4. Juyungo como relato fundacional de negridad ecuatoriana ............................50 

2.5. Narrativas erótico-raciales: negridad y masculinidad en Juyungo .................55 

3 JONATÁS Y MANUELA: CRISIS Y RECONFIGURACIÓN DE IMAGINARIOS 

HISTÓRICOS ..............................................................................................................61 

3.1. El color del género: la racialización de la mujer en la narración de la nación 

ecuatoriana .............................................................................................................63 

3.2. Mujer, destierro y desamor: la patria como símbolo femenino ......................76 

3.3. Mujeres negras, heroínas blancas: la figura de la mujer negra y el mito de la 

solidaridad racial ....................................................................................................90 



viii 

4 RE-IMAGINANDO LA NEGRIDAD EN COLOMBIA EN EL SIGLO XXI ...........99 

4.1. Hablando desde el silencio: la consciencia chocoana como identidad 

fronteriza ..............................................................................................................102 

4.2. Mujer negra y resistencia: Chocó como alegoría de la nación .....................114 

4.3. Un viaje sin retorno: la performance de la negridad en La playa D.C. ........118 

CONCLUSIÓN  ...........................................................................................................................135 

OBRAS CITADAS ......................................................................................................................135 

APÉNDICE 

A Entrevista con Johnny Hendrix Hinestroza................................................................145 

B Entrevista con Argentina Chiriboga...........................................................................153 



1 

CAPÍTULO 1 

GENEALOGÍAS DE LAS NEGRIDADES EN EL PACÍFICO NEGRO 

Negro, negro, renegrido  

negro hermano del carbón  

negro de negros nacido 

negro ayer, mañana y hoy. 

Algunos creen insultarme 

gritándome mi color 

más yo mismo lo pregono 

con orgullo frente al sol 

negro he sido, negro soy  

negro vengo, negro voy  

negro bien negro nací  

negro, negro he de vivir 

y como negro morir. 

Fragmento del poema “El niño negro y el incendio” (1954) 

Por Nelson Estupiñán Bass, Ecuador. 

El concepto de negritud1 ha estado presente en la producción literaria de Ecuador desde 

mediados del siglo XX. Intelectuales como Nelson Estupiñán Bass (1912-2002), Adalberto Ortiz 

(1914-2003), Argentina Chiriboga (1940-) y Antonio Preciado (1941-) escribieron desde su 

1 Con negritud en este estudio me refiero al discurso identitario que aparece en el caribe francés durante las primeras 

décadas del siglo XX, el cual reconoce a África como patria ancestral y fuente de inspiración artística e intelectual 

para el desarrollo de una consciencia sobre lo que significa ser negro en América, convirtiéndose en el movimiento 

literario, intelectual y filosófico más conocido como Négritude liderado por el martiniqués Áimé Cesaire y el 

senegalés Léopold Senghor. También considero como parte significativa en la construcción de la negritud en la 

región andina el movimiento literario conocido como negrismo o Afro-Cubanismo que aparece en Puerto Rico y 

Cuba en el mismo periodo y que, aunque no se configura como un movimiento filosófico, reconoce e integra las 

contribuciones culturales de los afrodescendientes a la cultura nacional recuperando simbólicamente la herencia 

africana para la celebración una identidad criolla. 



 

 

2 

 

perspectiva como parte de la elite intelectual y política sobre las experiencias de los 

afrodescendientes en esta nación marcada por el imaginario andino, contribuyendo al 

reconocimiento de su presencia como parte de la diáspora africana en América y al mismo 

tiempo desafiando ideologías eurocéntricas que han caracterizado las definiciones de nación a lo 

largo de Latinoamérica y el Caribe. No obstante, mi particular interés por explorar el concepto de 

negritud en Ecuador aparece desde mi experiencia como residente chilena en Ecuador después 

de residir y realizar estudios de postgrado en los Estados Unidos. Mi introducción a la poesía 

afro-ecuatoriana ocurrió durante los años 90 después de asistir a un festival literario en la Casa 

de la Cultura de Quito, donde tuve la oportunidad de conocer al celebrado intelectual y político 

ecuatoriano Antonio Preciado, quien presentaba junto al escritor chileno Volodia Teitelboim2. 

Años más tarde, regresé a Ecuador como directora de un programa de inmersión de una 

universidad de los Estados Unidos. En este programa, los estudiantes estadounidenses con 

frecuencia participaban en charlas y paneles de discusión con diferentes organizaciones como 

parte de su desarrollo intercultural. En diferentes ocasiones, nos reunimos con organizaciones 

indígenas (CONAIE) lideradas principalmente por mujeres, quienes procedían a discutir con 

claridad y determinación su proceso de resistencia a la explotación y dominación colonial. En 

otra oportunidad, visitamos una organización afro-ecuatoriana (Azúcar), en donde se procedió a 

explicar la influencia africana presente en el país a través de una presentación de bomba y 

marimba, danza y música tradicional del valle del Chota-Mira y de la región de Esmeraldas 

respectivamente, todo esto bajo la estricta mirada de los supervisores locales, quienes nos 

sugerían la exploración de espacios culturales “tradicionales” como el museo de Arte 

                                                 
2 Político y escritor chileno, miembro del partido comunista, ganó el premio Nacional de Literatura en el año 2002. 



3 

Precolombino, la Mitad del Mundo, o el museo de La Revolución Quiteña. De esta forma, la 

negritud ecuatoriana aparecía en el escenario nacional como parte de la cultura nacional 

patrocinada por el Estado, y al mismo tiempo, como parte de una cultura folklorizada para el 

consumo popular. Muy por el contrario, la herencia ancestral indígena seguía manteniéndose al 

centro del imaginario cultural nacional, representada en museos y exhibiciones como parte de 

subjetividad cultural de la nación, a pesar de la activa presencia y participación política de las 

organizaciones indígenas. 

Años después, durante mis estudios de doctorado, la negritud literaria que había 

encontrado en Ecuador reapareció como parte de la negritud criolla celebrada y discutida en los 

textos del caribe hispano de principios y mediados del siglo XX. Sin embargo, esta negritud 

aparecía ligada a un imaginario caribeño; alegorizado bajo la imagen de la plantación, donde la 

presencia indígena, así como su imaginario cultural desaparecía de los debates intelectuales y 

teóricos. Mi proyecto de investigación se levantó en un principio en base a esta premisa: explorar 

las particularidades de la negritud andina a partir de un análisis comparativo de novelas afro-

ecuatorianas del siglo XX. Sin embargo, mi investigación cambió de rumbo a partir de una serie 

de eventos que posicionaron a los afrodescendientes, tanto en Ecuador como en Colombia, al 

centro de los debates públicos. 

Uno de estos eventos fue el resultado del censo del año 2010 en Ecuador (ver figura 

1), el cual indicaba que la población afrodescendiente del país no solo había aumentado en 

más del doble en relación al último registro nacional diez años atrás, sino que sobrepasaba en 

número a los pueblos y nacionalidades indígenas, posicionándose como la nueva minoría 



 

 

4 

 

étnica de país3. Este cambio en la percepción de la sociedad ecuatoriana sorprendió 

enormemente al país acostumbrado a considerar a los indígenas como el otro de la nación por 

cuanto habían permanecido por décadas al centro de las críticas y los debates políticos en 

relación al avance y el desarrollo del país. Esta sorpresa devino inquietud entre la población 

ecuatoriana, lo que se hizo evidente en los debates públicos que sobrevinieron a la 

publicación de los resultados censales4. Entre las múltiples reacciones, llamó mi atención la 

columna de opinión de un periodista del periódico más importante de Guayaquil, El 

Telégrafo, cuyos comentarios reflejaban su preocupación por lo que éste consideraba como la 

disrupción de la narrativa oficial de Ecuador como una nación blanca-mestiza5. En su 

columna, el periodista del Telégrafo indicaba que, según el historiador Juan Manuel 

Restrepo, en 1810 la mayoría de los habitantes de la provincia de Quito eran “blancos e 

indígenas”, mientras que los “pardos y negros esclavos” representaban una escasa minoría6. 

El periodista continuó arguyendo que el rápido aumento de la población afrodescendiente en 

                                                 
3 Según el censo del 2010, en el país había 14.483.499 ecuatorianos, cuya distribución etno-racial corresponde a: 

71,9% mestizos, 7,4% montubios, 7.2% afro-ecuatorianos y 7% indígenas. Fuente: Censo 2010 INEC. Según el 

Censo del 2001 en el país había 12,156,608, cuya distribución etno-racial corresponde a: 77.4% mestizos, 7% 

indígenas, 4.9% negros o mulatos, y 2.2% negros. Instituto Nacional de Estadísticas de Ecuador. 
4 Tres años más tarde, un nuevo debate público aconteció entre el periodista Alfredo Pinoargote de la cadena de 

televisión Ecuavisa y la asambleísta afro-ecuatoriana Alexandra Ocles. Ocles condenó el uso de la palabra “negro” 

que utilizó el periodista durante un programa en televisión abierta y exigió una sanción para dicha televisora, así 

como para el periodista. La asambleísta hacía referencia a la ley constitucional promulgada en el año 2008, la cual 

elimina oficialmente el uso de la palabra “negro” para referirse públicamente a los afrodescendientes en Ecuador por 

considerarlo un acto de discriminación. En su reemplazo, se exige el uso de la palabra “afro-ecuatoriano”. El 

periodista en cuestión fue sancionado y se le requirió ofrecer una disculpa pública en televisión abierta. Al terminar 

su disculpa, el periodista incluyó un homenaje a la comunidad afro-ecuatoriana, procediendo a leer el poema “El 

niño negro y el incendio” del escritor y poeta ecuatoriano Nelson Estupiñan Bass, repitiendo en numerosas 

ocasiones la palabra “negro” previamente sancionada. 
5 En este estudio utilizo el término blanco-mestizo para enfatizar la ideología racial implícita en el paradigma del 

mestizaje como un modelo que reafirma tanto la tradición cultural hispana como la herencia racial europea blanca. 

Emma Cervone discute la contradicción implícita en el paradigma del mestizaje en Ecuador como un concepto que 

sitúa a los sujetos “no blancos” en un permanente “proceso de transformación” “The whitening premise, therefore, 

constitutes the inner contradictory tension of this racial ideology in the construction of a mestizo national identity” 

Ver: Celebrating the Chagras: Mestizaje, Multiculturalism, and the Ecuadorian Nation (2010). 
6 http://www.telegrafo.com.ec/opinion/columnistas/item/los-afroecuatorianos-en-el-censo-de-poblacion- 2010.html. 

http://www.telegrafo.com.ec/opinion/columnistas/item/los-afroecuatorianos-en-el-censo-de-poblacion-


 

 

5 

 

Ecuador era el resultado de la presencia de inmigrantes de Colombia, Cuba o Brasil, o bien se 

debía a la reciente inmigración de países del continente africano7. El reportaje del diario El 

Telégrafo despertó múltiples preguntas en relación a las narrativas históricas y los discursos 

nacionales que han contribuido a la definición de la identidad ecuatoriana, entre ellas ¿por 

qué el periodista regresa al siglo XIX para referirse a sociedad ecuatoriana actual? ¿por qué 

se refiere a la nación ecuatoriana en estrictos términos raciales? ¿por qué su énfasis en negar 

la presencia de afrodescendientes ecuatorianos mientras reafirma la presencia afro-cubana o 

afro-colombiana? y por lo tanto ¿qué significa ser negro en una nación que admite 

públicamente que no es blanca, sino mestiza (indígena y española)?  

Mientras que la actual narrativa multicultural que promueve el Estado ecuatoriano ha 

hecho posible el reposicionamiento de los afrodescendientes en Ecuador como nueva minoría 

étnica, en Colombia el reconocimiento constitucional de los afrodescendientes como “las 

comunidades negras del Pacífico” ha creado una categoría oficial que vincula a los 

afrodescendientes a la narrativa de violencia que en los últimos veinte años ha golpeado a los 

habitantes de esta región8. El desplazamiento forzado de millones de residentes de esta región 

a causa de la “regionalización” del conflicto armado ha puesto en el centro del debate 

nacional la historia no contada de las comunidades afrodescendientes que habitan a lo largo 

de la costa del Pacífico. El reposicionamiento de los afro-ecuatorianos como la nueva 

minoría étnica del país junto a la violencia que en la actualidad afecta a las comunidades 

                                                 
7 El periodista hace referencia a la política migratoria que puso implementó el presidente Rafael Correa en el 
año 2010 denominada “de puertas abiertas” lo que conllevó la llegada masiva de inmigrantes de Cuba y 
Colombia, así como de otros países del continente africano como Senegal o Costa de Marfil.

 

8 La multiculturalidad, como política de Estado, se inicia en Colombia en 1991 con la promulgación de la ley 70, la 

cual reconoce constitucionalmente a los afrodescendientes, a quienes define como: “Las comunidades negras de la 

costa del Pacífico”, mientras que en Ecuador se inicia en 1996 con la promulgación del artículo 83 en la 

Constitución, la cual reconoce a los afrodescendientes como: “Los pueblos negros o afro-ecuatorianos”. Ambas 

constituciones garantizan el derecho a la propiedad colectiva y la protección de su identidad cultural como grupo 

étnico. 



6 

afro-colombianas de la región de la costa del Pacífico hicieron que posicionara el concepto 

de negritud que en un principio motivó mi investigación como una narrativa diaspórica que 

atraviesa los discursos y narrativas históricas que han mediado la producción de identidades 

raciales en la región andina. En este estudio examino la influencia de los discursos de 

formación nacional y las narrativas históricas en la producción de nociones de negridad 

(blackness) en Ecuador a partir del análisis de dos novelas afro-ecuatorianas, Juyungo: 

historia de un negro una isla y otros negros (1941), de Adalberto Ortiz y Jonatás y Manuela 

(1994), de Argentina Chiriboga, junto a la representación de la negridad en el siglo XXI en 

dos largometrajes colombiano Chocó (2012), de Johnny Hendrix Hinestroza y La Playa D.C. 

(2012), de Juan Manuel Arango. Mi estudio considera la producción cinematográfica que 

emerge en los últimos diez años en Colombia como testigo solitario de los procesos de 

exclusión y violencia por la que atraviesa la comunidad afrocolombiana de la costa del 

Pacífico como un punto de partida desde donde comenzar a cuestionar imaginarios históricos 

y nociones de raza y nación y desde donde crear nuevas consciencias para explorar nuestras 

experiencias como sujetos latinoamericanos racializados. Mi propuesta dialoga con lo que 

propone Walter Mignolo es su ensayo Local Histories/Global Designs (2000), en el cual 

enfatiza la necesidad de enfrentar narrativas hegemónicas a partir del cambio no solo de los 

contenidos, sino de los términos de la conversación a través de la exploración de las historias 

locales forjadas por distintos tipos y momentos coloniales, posicionándonos dentro de la 

“colonialidad del poder” y la “diferencia colonial” para descolonizar el saber que han 

impuesto estas narrativas dominantes. Mientras que la reciente intervención del estado en la 

creación de espacios oficiales para la representación de los afrodescendientes les ha otorgado 

una nueva visibilidad como minoría étnica, este reposicionamiento sigue apareciendo en 

conflicto con la identidad histórica de la nación. Como lo demuestra la entrevista del 



 

 

7 

 

periodista del diario El Telégrafo, la nación es imaginada a través de enunciados que se 

sostienen de narrativas históricas dominantes que luego se transforman en parte de la retórica 

nacional, que en el caso de Ecuador, se constituyen a través de reafirmación del imaginario 

cultural y racial del discurso del mestizaje, tal y como lo afirmaría Benjamín Carrión, el 

intelectual más emblemático de Ecuador, a principios del siglo XX, momento en que se 

consolida la identidad de la nación ecuatoriana bajo la idea de la “indo-hispania”9.  

Como un renovado discurso de hibridez, la actual narrativa multicultural en Ecuador 

y Colombia ha creado un nuevo dominio discursivo sobre la forma en que la diversidad de la 

sociedad es definida y por lo tanto imaginada por la nación10. La adopción del discurso 

multicultural en ambas naciones durante la década del 90 aparece en el contexto del 

emergente activismo social de movimientos populares, liderados por campesinos en su 

mayoría indígenas y afrodescendientes, en un momento en que las políticas neoliberales los 

afecta de manera particular como grupos históricamente marginados11 (Walsh, Movimientos 

sociales afro 211). Como indica Walsh, el modelo multicultural latinoamericano tiene como 

base la lógica de la economía capitalista global en donde las minorías son reintegradas al 

proyecto nacional dentro de un marco oficial anclado en la diferencia colonial (Black Social 

16). Mientras que Ecuador y Colombia han utilizado la narrativa multicultural para 

reinsertarse en los procesos económicos, políticos y culturales que conlleva la globalización, 

éste proceso no ha tenido un impacto concreto en las estructuras de poder establecidas, muy 

por el contrario, como indica Christen A. Smith, la implantación de una narrativa 

                                                 
9 En su ensayo “Atahualpa” (1934), Benjamín Carrión establece los principios fundamentales que definen a Ecuador 

como una nación mestiza bajo el concepto de la “indohispania”. 
10 Por multiculturalidad aquí me refiero al discurso global sobre la variedad de estrategias que utilizan los Estados 

para administrar la diversidad cultural y la heterogeneidad de las sociedades modernas. Ver Stuart Hall, The 

Multicultural Question (1994).  
11 Entre ellos el movimiento indígena CONAIE-PACHAKUTIK en Ecuador y el movimiento indígena Zapatista en 

México. 



 

 

8 

 

multicultural solo ha funcionado como un mero ritual de tolerancia racial (5). Más aun, es 

posible entender el actual discurso multicultural como una configuración palimpséstica en 

cuanto se construye sobre el proyecto racial y cultural del mestizaje “[which] as an 

ideological technology of the state and as a project of the Ecuadorian Elite has not 

disappeared from the political landscape but instead continues to do its work both within and 

around multiculturalism” (Rahier, Comparatives Perspectives 150).  

Apelar al discurso multicultural en la actualidad significa reproducir las dinámicas de 

poder y las formaciones ideológicas contenidas en los discursos de identidad nacional y en 

las narrativas históricas que han invisibilizando a los afrodescendientes y marginado a los 

indígenas en la región andina, exacerbando los procesos de exclusión y violencia que 

conlleva el actual discurso global de discriminación y racismo. Mientras que existe una 

consistente crítica sobre los mecanismos en juego en relación al modelo multicultural en 

Latinoamérica, poco se ha debatido sobre cómo la oficialización de los afrodescendientes en 

Ecuador ha funcionado no solo para reafirmar discursos de identidad nacional, sino que ha 

establecido un discurso oficial que intenta silenciar la experiencia de marginación de las 

comunidades étnicas al mismo tiempo que abre paso al poder arrasador del estado neoliberal 

bajo una narrativa global de integración12. A quince años del reconocimiento constitucional 

de los afrodescendientes en Colombia, los habitantes del territorio de la costa del Pacífico, 

afrodescendientes e indígenas, han estado sujetos a una ola de violencia que ha forzado a más 

de cinco millones de personas a emigrar al interior del país o a dejar Colombia rumbo a 

Ecuador u otros países sudamericanos. De esta forma, la narrativa de multiculturalidad, como 

                                                 
12 A diferencia de Colombia, cuyo gobierno se ha enfocado en la implementación de políticas neoliberales, el estado 

ecuatoriano se ha fortalecido bajo un modelo populista para la revitalización y centralización del estado. En este 

contexto, el movimiento indígena que surge durante los años 90’ se ha transformado en una presencia política de 

oposición, funcionando como plataforma de liderazgo para la representación de las comunidades campesinas y de 

quienes se oponen a las políticas de extracción por empresas multinacionales que propone el actual gobierno. 



 

 

9 

 

el nuevo discurso de identidad latinoamericano, conlleva a un jaque mate discursivo en 

cuando nos obliga imaginar la nación a través del discurso oficial lo que significa la 

constante invocación de fronteras discursivas mediadas por ideas de nación y nacionalidad.  

Por otra parte, la oficialización de los afrodescendientes que conlleva el discurso 

multicultural en Ecuador y Colombia, significa que hasta la década de los 90 los 

afrodescendientes no eran reconocidos como una categoría étnica por el Estado de la forma 

que ocurre, por ejemplo, en los Estados Unidos, o bien en Cuba o Brasil, en donde los 

afrodescendientes han estado ligados, en una compleja trayectoria histórica, a discursos de 

identidad nacional, así como transnacional. Como lo demuestran los resultados del censo, en 

la actualidad ser negro en Ecuador ha dado paso a la creación de una identidad oficial a 

través de la cual los afrodescendientes interpelan y son interpelados por el Estado, una 

articulación que el antropólogo colombiano Eduardo Restrepo denomina como la “etnización 

de la negridad” y que el autor define como “el proceso por el cual las poblaciones 

afrodescendientes son constituidas y se constituyen a sí mismas” (20). De esta forma, pensar 

en la negridad andina dentro del discurso oficial es un acto que, como latinoamericanos, nos 

exige poner al margen, ignorar y olvidar la carga histórica de lo que significa ser negro en 

Ecuador o Colombia, tanto en relación a discursos nacionales o en relación a articulaciones 

de identidad local. Esto significa que reafirmar una negridad local puede limitar severamente 

la movilidad social a través de la exclusión de la participación cívica, política o económica.  

Por esta razón, este estudio buscar reposicionar la negridad andina como una categoría 

social, política y cultural que no es monolítica ni existe de forma aislada, sino que se 

encuentra mediada por discursos históricos de identidad nacional, así como por discursos de 

negridad transnacional que están siendo constantemente negociados y por los que se hace 



10 

necesario navegar, estableciendo un diálogo constante que aún permanece en silencio y que 

es necesario escuchar en su totalidad.  

Uno de los textos que ha hecho un interesante y necesario aporte a esta conversación 

es Black Rhythms of Peru: Reviving African Musical Heritage in the Black Pacific (2006), de 

la etnomusicóloga Heidi Carolyn Feldman, quien explora la negridad andina desde la 

perspectiva resurgimiento de la tradición musical afro-peruana. Feldman traza su encuentro 

con la negridad peruana a través de la música a partir de la incomparable voz de Susana 

Baca, a quien la Feldman conoce en los Estados Unidos solo para descubrir posteriormente 

que la celebrada cantante era casi desconocida en Perú. En su estudio, la autora indica que, 

históricamente, los discursos de identidad nacional de los países andinos como Perú, 

Ecuador, Chile y Colombia han impedido el reconocimiento público de una identidad 

negritud local, empujando a los artistas a crear una negridad que se construye desde la 

música y la danza a partir de la cultura criolla, la cultura indígena y través de préstamos 

culturales de países que forman parte del circuito conocido como el “Atlántico negro” y que 

incluye a países del Caribe como Cuba o Brasil (8).  

Para discutir las influencias afro-diaspóricas que han contribuido a definir la música 

afro-peruana Feldman hace referencia al texto seminal de Paul Gilroy The Black Atlantic: 

Modernity and Double Consciousness (1996), el cual explora el imaginario cultural y 

discursivo que aparece de la relación histórica de dominación del Imperio británico sobre sus 

colonias en África y América. Feldman indica que “Whereas Black Atlantic double 

consciousness results from the dual identification with pre-modern Africa and the modern 

West, the Black Pacific negotiates ambiguous relationships with local criollo and indigenous 

culture, and with the Black Atlantic itself” (7). Feldman enfatiza las limitaciones del 



 

 

11 

 

concepto de “doble consciencia” 13 que ha dominado el imaginario cultural y discursivo de la 

diáspora africana en el Caribe inglés y francés para explorar la experiencia de la negridad 

andina y posiciona esta experiencia como parte de una espacio geográfico, político e 

histórico único que denomina como El Pacífico Negro (The Black Pacific). 

Pensar en la negridad andina como una experiencia que se extiende a lo largo del 

Pacífico nos ofrece una nueva visión para entender el proceso de identificación de los 

afrodescendientes en la región como una experiencia que aparece mediada tanto por el discurso 

del mestizaje, es decir por la tradición hispana y el imaginario cultural indígena como por los 

discursos de identidad diaspórica, con los que se ha mantenido en un constante diálogo. En su 

artículo Triple-consciousness: Approaches to Afro-latino Culture in the United States (2010) 

Juan Flores y Miriam Jiménez Román proveen una re- conceptualización del término afro-latino 

que es útil para explorar la experiencia de la negridad del Pacífico Negro. Los autores definen la 

experiencia de ser afro-latino en los Estados Unidos como una “triple consciencia”, es decir por 

una experiencia mediada por la identidad racial (afrodescendiente), la afiliación étnica 

(hispano/latino) y la nacionalidad (estadounidense), las cuales se plantean como construcciones 

sociales, políticas y culturales rígidas por lo que su invocación supone una permanente 

exclusión. Este proceso de exclusión aparece de la definición implícita en la idea de 

                                                 
13 Con doble consciencia (double consciousness) me refiero al concepto que introduce a principios del siglo XX el 

sociólogo e intelectual afroamericano W.E.B. Du Bois en su texto The Souls of Black Folk (1904) en donde describe 

el dilema de subjetividades formadas en la diferencia colonial, o como indica Walter Mignolo, de las experiencias de 

“quien vivió y vive la modernidad desde la colonialidad” (La colonialidad 249). Du Bois indica que, para quien no 

tiene una verdadera auto-conciencia, tiene que formarse y definirse desde la otredad: “It is a peculiar sensation, this 

double-consciousness, this sense of always looking at one’s self through the eyes of the others, of measuring one’s 

soul by the tape of a world that looks on in amused contempt and pity. One ever feels his two-ness -An American, a 

Negro; two souls, two thoughts, two unreconciled strivings; two warring ideals in one dark body […] The history of 

the American Negro is the history of this strife; this longing to attain self-conscious manhood, to merge his double 

self into a better and truer self (8-9). 

 



 

 

12 

 

latinidad/hispanidad en relación al discurso histórico de las naciones latinoamericanas. En su 

texto Black Behind the Ears: Dominican Racial Identity from Museums to Beauty Shops (2001), 

Ginetta Candelario explora el proceso de identificación de los migrantes dominicanos en los 

Estados Unidos e indica que la mayoría se auto-identifica como indo-hispanos. La autora señala 

que, para los latinoamericanos, y en particular en su estudio para los dominicanos, imaginarse 

como latino/hispano significa no identificarse como afrodescendiente o negro/a, o como indica 

la autora, supone identificarse como “other than black” (60). Esta contextualización de la 

experiencia de los afro-latinos en los Estados Unidos nos ayuda tanto a reconocer la complejidad 

y el carácter multidimensional de la negridad en Latinoamérica, y particularmente de la 

negridad del Pacífico Negro, como a reposicionarla dentro de los procesos de expansión y 

dominación cultural, política y económica que plantean el periodo colonial, la construcción del 

estado-nación y la expansión neo-colonial de los Estados Unidos sobre Latinoamérica. Este 

aspecto es especialmente relevante si se toma en cuenta que el actual reconocimiento oficial de 

los afrodescendientes en Ecuador y Colombia es parte de un discurso global que permanece 

ligado al discurso de identidad latinoamericano y de latinidad el cual enfatiza la tradición 

cultural hispana y el imaginario racial del mestizaje, invisibilizando históricamente la presencia 

de los afrodescendientes del vocabulario racial y cultural de la región. 

En su texto seminal Borderlands La frontera (1987) Gloria Anzaldúa discute los efectos 

de la imposición colonial, nacional e imperialista en la relación entre los Estados Unidos y 

México. Para la autora, la imposición de múltiples sistemas de dominación ha dado paso a la 

creación de “sujetos fronterizos”, es decir un espacio imaginario habitado y encarnado por 

aquellos sujetos excluidos por ambas naciones “The prohibited and the forbiden are its 



13 

inhabitans, los atravesados live here…The only “legitimate” inhabitants are those in power, the 

whites and those who align themselves with the whites” (3). El concepto de “sujetos fronterizos” 

se hace importante para discutir la negridad andina tanto en relación a los procesos de 

dominación colonial, como a los discursos de identidad nacional bajo el paradigma de mestizaje 

o de su extensión bajo el discurso multicultural que domina la actual narrativa oficial de Ecuador

y Colombia. De esta forma, la exploración de los silencios y los traumas que subyacen bajo las 

narrativas históricas y literarias en que se sostienen los discursos de identidad nacional y de 

expansión colonial/neocolonial implica cruzar las fronteras que estos discursos imponen para 

entender sus efectos en el proceso de racialización de los sujetos latinoamericanos. Para esto 

utilizo la propuesta de Michel-Rolph Trouillot, quien enfatiza la distinción entre los procesos 

históricos y la construcción de narrativas históricas, siendo este proceso en sí mismo un “hecho 

histórico” (4). La importancia de explorar la producción de narrativas históricas a través de la 

propuesta de Trouillot tiene que ver con la forma en que nos imaginamos como nación por 

cuanto “[The] constitution as subjects goes hand in hand with the continuous creation of the past. 

As such, they do not succeed such past: they are their contemporaries (16). Así, la explicación 

del periodista del diario El Telégrafo sobre el origen de la identidad ecuatoriana cobra 

importancia en cuanto funciona como un acto de legitimación de la idea de nación en el presente 

a través de la reafirmación del pasado. 

El concepto de nación como construcción discursiva que formula Hommi Bhabha 

es también relevante en este estudio, especialmente en relación a la inestabilidad de la 

significación cultural de la nación, la cual se desestabiliza a partir de las intervenciones 

que la producción cultural representa para el carácter pedagógico de la nación. El 



14 

concepto de nación y nacionalidad como un espacio racista y excluyente y sus 

teorizaciones sobre el racismo como parte esencial del nacionalismo que propone Étienne 

Balibar es también una idea clave que atraviesa mi estudio. Así mismo, analizo la 

complejidad de las yuxtaposiciones de construcciones hegemónicas de raza, género y 

nación enfatizando la profunda influencia que estas intersecciones tienen en la forma en 

que las mujeres experimentan la negridad a lo largo del Pacífico Negro, especialmente en 

relación al discurso del mestizaje, el cual presenta múltiples formas de exclusión para la 

mujer afrodescendiente. Por esta razón, mi estudio intenta poner en evidencia el rol 

central que la producción literaria ha tenido en la construcción, mantención y 

reproducción de discursos de identidad nacional, así como su conexión intrínseca con los 

proyectos políticos, culturales e ideológicos de la nación. 

Los dos primeros capítulos de esta tesis se centran en el proceso de imaginar a los 

afrodescendientes en dos momentos críticos de la historia ecuatoriana: la guerra con Perú en 

1941 y el levantamiento indígena en 1990, poniendo énfasis en el rol de la literatura en la 

mantención y reproducción de discursos de identidad nacional y de nociones dominantes de 

género y nación. El primer capítulo, Construcciones de nación y nacionalidad en Juyungo: 

historia de un negro, una isla, y otros negros, analiza la figura del afrodescendiente en Juyungo 

como una narrativa que se inserta como parte del proceso reconfiguración simbólica de la nación 

en un momento de crisis nacional. La primera parte del capítulo discute brevemente los discursos 

de fundación nacional de la nación ecuatoriana y su rol en la exclusión de los afrodescendientes 

del imaginario nacional en una primera narración de la nación para luego explorar las dinámicas 

históricas y políticas que guían el proyecto literario de Adalberto Ortiz en el proceso de integrar 



 

 

15 

 

la figura del hombre negro como parte de la cultura nacional popular en un momento en que la 

nación comienza a narrarse como mestiza. El capítulo termina con un análisis de la retórica 

nacionalista que construye Ortiz a través de la narración racializada y masculina de la nación 

como dos estrategias discursivas que le permiten integrar la figura del hombre negro al discurso 

nacional. 

El segundo capítulo, Jonatás y Manuela: Crisis y reconfiguración de imaginarios 

históricos, explora el texto Jonatás y Manuela (1994) de Argentina Chiriboga como un texto que 

se construye como parte de la narrativa oficial del afrodescendiente en el contexto de la nación 

multicultural. La primera parte del capítulo analiza el rol que la mujer afrodescendiente cumple 

en el establecimiento de una narrativa refundacional como parte de la diáspora. La narrativa de la 

mujer negra en Jonatás y Manuela se inicia al margen de la nación ecuatoriana, centrándose en 

África como origen simbólico desde donde se reposiciona como sujeto histórico. Aunque la 

posición de la mujer afrodescendiente en el texto de Chiriboga es marginal, ésta se vuelve 

productiva para entender la rigidez en la definición de los límites de pertenencia y exclusión en 

el espacio nacional y revela cómo la yuxtaposición de las categorías de raza, clase y género 

aparecen como formas de opresión que las mujeres afrodescendientes necesitan negociar, resistir 

y cuestionar de manera diferente en el proceso de articular una identidad como sujetos 

nacionales. 

El tercer y último capítulo, Re-imaginando la negridad en Colombia en el siglo XXI, 

explora la articulación de la negridad andina en el contexto del actual discurso multicultural 

y de la narrativa de violencia que ha dominado la narración de los afrodescendientes de la 

costa del Pacífico a través del análisis de dos largometrajes contemporáneos Chocó (2012) de 



 

 

16 

 

Jhonny Hendrix Hinestroza y La playa D.C. (2012) de Juan Andrés Arango. Ambos 

largometrajes proponen explorar los efectos de la exclusión y la violencia sobre las 

comunidades afrodescendientes a través de la creación de espacios de memoria y pertenencia 

como eje principal para construcción de identidad. En este proceso, la nación se re-imagina 

desde el margen que representa la negridad de la región del Chocó como un espacio que 

provee un punto de referencia desde donde cuestionar narrativas históricas de exclusión y 

desde donde comenzar a entender nuestras experiencias como sujetos racializados. En el 

largometraje Chocó la nación es re-imaginada como mujer presentando la violencia de 

género como el origen de la violencia que afecta a la nación. Mientras que La Playa D.C. 

retoma el discurso de la emigración y la dislocación que produce la violencia física y 

discursiva sobre los afrodescendientes en Colombia como “sujetos fronterizos”, como un 

punto de partida desde donde cuestionar construcciones de identidad hegemónica y desde 

donde negociar nuevas formas de pertenencia e inclusión. Ambos largometrajes logran 

demostrar que el proceso de articulación de la identidad del afrodescendiente en Colombia 

esta mediado tanto por narrativas trans-históricas y trans-locales, así como por discursos de 

negridad local y global.  

 

 

 

 

 

 



17 

CAPITULO 2 

CONSTRUCCIONES DE NACIÓN Y NACIONALIDAD EN JUYUNGO DE ADALBERTO 

ORTIZ 

En 1941 Adalberto Ortiz (1914-2003) publica novela Juyungo: historia de un negro, una 

isla y otros negros, primera novela ecuatoriana que introduce la figura del hombre negro al 

imaginario nacional a través del relato de Ascensión Lastre, un campesino de la región de 

Esmeraldas, en la costa de Pacífico, quien lucha en contra de la discriminación del gobierno 

central y local, así como de la explotación de los hacendados y de los inversores extranjeros. La 

obra es publicada el mismo año en que Ecuador sufre la derrota en la guerra fronteriza con Perú 

y el país pierde la mitad del territorio nacional. Un año más tarde, la novela de Ortiz obtendría el 

premio Nacional de Literatura posicionando al autor como parte del selecto grupo de 

intelectuales denominado “Grupo de Guayaquil” o “Generación del 30”; movimiento literario 

que se convertiría en precursor de la nueva narrativa ecuatoriana14. Mientras que el objetivo de 

los intelectuales que forman parte del movimiento literario al cual Ortiz pertenece es criticar la 

violencia sobre los oprimidos, así como la complicidad del Estado en la expansión del capital 

extranjero, al mismo tiempo van a contribuir a la redefinición del imaginario nacional de 

Ecuador en un momento de profunda crisis e inestabilidad en el país. De esta forma, la visión 

14 El movimiento literario Grupo de Guayaquil, o Generación del 30, está conformado por Adalberto Ortiz, 

Demetrio Aguilera Malta, Joaquín Gallegos Lara, José de la Cuadra, Alfredo Pareja Diezcanseco y Enrique Gil 

Gilbert, este último su fundador.   



 

 

18 

 

crítica que proponen los intelectuales de la Generación del 30 en relación la sociedad ecuatoriana 

va a estar mediada por una retórica nacionalista, exponiendo así la centralidad de los discursos 

fundacionales en la consolidación de las ideas de nación y nacionalidad.  

Este capítulo examina construcciones de nación y nacionalidad en Ecuador a partir del 

análisis de la novela Juyungo como un proyecto literario que contribuye a la consolidación del 

imaginario de la nación moderna ecuatoriana en un momento de crisis e inestabilidad, 

reproduciendo en el proceso discursos de identidad racial y cultural como una forma de reafirmar 

los principios en que sostiene la idea de la ecuatorianeidad. La primera parte de este capítulo 

describe brevemente el rol de los discursos de formación nacional en la marginación del indígena 

y la invisibilización del afrodescendiente y analiza cómo la implementación de la retórica 

nacionalista por parte del gobierno liberal a principios del siglo XX se traduce en la exclusión 

tangible del afrodescendiente. La segunda parte de este capítulo explora la narrativa del hombre 

negro en Juyungo y se enfoca en la influencia de los discursos fundacionales en la consolidación 

de nociones hegemónicas de raza y nación. 

 

Orígenes de la nación ecuatoriana: vírgenes del sol e indios salvajes 

 

El proyecto ideológico, político e intelectual en que se sostiene la idea de la nación en 

Ecuador ha permanecido en constante rearticulación, ocupando un espacio significativo en el 

imaginario nacional desde los inicios de la República hasta la actualidad. Ecuador nace a la vida  



19 

republicana profundamente fragmentado. Tanto las campañas de emancipación en contra de la 

Corona Española, y más tarde de la separación de La Gran Colombia, así como la profunda 

inestabilidad que conllevan los primeros años como nación autónoma, van a tener una profunda 

influencia en la forma en que la elite intelectual y política va a imaginar la nación. 

El primer acto de sublevación en contra de la corona española en 1809 va a ser liderado 

por la aristocracia criolla y la oligarquía terrateniente de Quito, cuyo principal interés es 

mantener el poder económico y político amenazado por la corriente liberal que impulsa el 

proceso independentista en la región (Ayala Mora, Ecuador 24). En el periodo que continua a las 

primeras sublevaciones, la elite terrateniente de la región de Guayaquil y Cuenca se disputan el 

control sobre el territorio, sin embargo, el conflicto se contiene temporalmente con la anexión de 

la audiencia de Quito al proyecto que impulsa Simón Bolívar para el establecimiento de la Gran 

Colombia en 1822. Tras la caída del Proyecto Bolivariano y el establecimiento de la república en 

1830, la estabilidad de la emergente nación se pone en riesgo ante la aparición de tensiones 

regionales entre la oligarquía conservadora de la sierra y la burguesía liberal de la costa; disputas 

que conllevan la creación de gobiernos regionales dominados por una política caudillista15. 

Mientras que los liberales se pronuncian por la libertad de culto, la liberación económica y la 

reducción de los poderes de la iglesia, los conservadores abogan por la centralización de los 

poderes del estado, la preeminencia de la iglesia católica en la administración de la educación y 

otras unidades civiles y la práctica del modelo cultural español (Lauderbaugh 74). La tensión 

15 El caudillismo es una parte importante de la cultura política latinoamericana y se refiere al sistema de dominación 

político/social que surge tras las guerras de emancipación. El caudillo es un líder carismático que ejerce control 

sobre un territorio y sus habitantes apoyado por fuerzas militares. Durante el siglo XIX las principales áreas 

dominadas por caudillos en Ecuador son la ciudad de Guayaquil en la costa y Quito en la sierra. 



 

 

20 

 

entre ambas tendencias ideológicas atraviesa hondamente la política ecuatoriana por más de 

treinta años hasta que la llegada de una guerra civil y la posterior alianza entre oligarquías  

pone fin a los conflictos entre las tensiones regionales al mismo tiempo que posiciona a los 

“grandes señores terratenientes” en el poder, lo que conlleva la creación de un gobierno post-

independentista que va a reproducir la jerárquica estructura social heredada de la colonia (Ayala 

Mora, Ecuador 24).  

 Tras tres largas décadas de conflicto interno, la nación ecuatoriana se va a definir 

finalmente como un Estado latifundista, el cual va a mantener relaciones de poder bajo el sistema 

productivo del concertaje, las que serán reproducidas en el espacio de la hacienda y en el control 

y jerarquía del hacendado. Este modelo de gobierno toma forma bajo el régimen teocrático de 

Gabriel García Moreno16, quien extiende el poder del Estado a la Iglesia Católica con el objetivo 

de implantar una visión de nación que se sostenga en la difusión de la fe católica y en la 

mantención de la herencia cultural española. Según la socióloga ecuatoriana Erika Silva Charvet, 

la absoluta convicción de la elite criolla como los sucesores legítimos de la aristocracia blanca-

hispana va a contribuir a la mantención y reafirmación de las políticas del gobierno conservador 

a lo largo de la segunda mitad del siglo XIX (40). La creencia en la superioridad de la cultura 

hispana y la reafirmación de los criollos en posiciones de autoridad como auténticos herederos 

del legado europeo van a contribuir a la mantención de la estructura social colonial. De esta 

forma, la percepción de la superioridad de la elite blanca criolla, así como la importancia de la 

                                                 
16 Gabriel García Moreno gobierna entre 1860-1865 y 1869-1875 y muere asesinado por sus opositores poco antes 

de comenzar su tercer mandato. 



 

 

21 

 

preservación de la herencia hispánica, van constituir nociones fundamentales en la formación de 

las ideas de nación y nacionalidad en Ecuador. 

 La tarea de escribir la historia nacional y a la vez mantener la ideología que sustenta la  

idea de la superioridad de la elite criolla, es asumida por los intelectuales del gobierno  

conservador, cuya producción literaria, unida a la creación de un público lector, va a transformar  

la ciudad de Quito en una ciudad letrada, la cual, como indica Ángel Rama, tiene como función 

construir un sentido de nación y nacionalidad a través de la literatura (Rama 30). De esta forma, 

la producción intelectual y el establecimiento de ideologías públicas van a estar directamente 

relacionadas en el proceso de escribir la historia nacional. El carácter fundacional que adquiere la 

producción literaria durante este periodo es descrito por Doris Sommer en su texto seminal 

Foundational Fictions: The National Romances of Latin America (1991), en donde la autora 

analiza la influencia de la producción literaria del siglo XIX en la creación del relato histórico de 

la nación. En Ecuador de fines del siglo XIX, el relato que los intelectuales van a producir sobre 

la nación va a legitimar a la elite criolla blanca como sucesores legítimos en la labor de continuar 

el proceso de “civilización”, un relato nacional que, aunque continua con una visión 

colonizadora, intenta distinguir y distanciar a la elite criolla del pasado colonial. 

Uno de los primeros intentos por establecer un relato fundacional de la nación 

ecuatoriana aparece con la publicación del poema épico “La virgen del sol: leyenda indiana” 

(1861), escrito por el intelectual y político Juan León Mera (1832-1894), en donde el autor 

enfatiza la centralidad de los indígenas en Ecuador como base de la subjetividad cultural de la 

nación. Mera representa el intelectual decimonónico por excelencia tanto por su defensa 



 

 

22 

 

acérrima del gobierno conservador de Gabriel García Moreno, para quien sirve como gobernador 

y senador, como por su abundante producción literaria, la que incluye ensayo, poesía, cuento,  

novela, crítica literaria e incluso el himno nacional. Publicado en Quito, “La virgen del sol” se 

posiciona en el contexto del relato colonial escrito por el historiador jesuita Juan de Velasco17 

sobre la resistencia de los príncipes incaicos, Rumiñahui y Atahualpa, en contra de 

conquistadores españoles18. A partir de la narración de la lucha de los guerreros del reino incaico 

de Quito y su posterior derrota en contra de los soldados españoles, Mera establece una conexión 

legítima con el territorio mientras ratifica la narrativa de superioridad de la cultura hispana 

promovidas por el gobierno conservador. Sobre la ficción histórica de la resistencia incaica en 

contra de los invasores españoles, Mera interpone una historia romántica entre una virginal 

indígena, Cisa, y un heroico guerrero, Titu. La lucha de Titu por la defensa de su pueblo también 

supone la lucha por el amor de Cisa, una estrategia retórica que Doris Sommer describe como 

una alegoría de la consolidación de la nación (31). La historia de Cisa y Titu culmina con la 

conversión de ambos a la fe católica y su unión en matrimonio; adhiriéndose así a los valores de 

la familia nacional católica, reafirmando el relato de dominación de una civilización sobre otra; 

un mito de origen que, según Cornejo Polar, inicia la historia de la nación ecuatoriana basada en 

una jerarquía vertical en su forma más cruda y agresiva (88). En su texto seminal Silencing the 

Past: Power and the Producion of History (1995), el historiador Michel-Rolph Trouillot indica 

que el momento histórico que la sociedad elige como el principio de la memoria colectiva tiene 

                                                 
17 Mera se basa en el texto La historia del Reino de Quito en la América meridional escrito en 1789 por Juan de 

Velasco. 
18 En la actualidad, los grandes monumentos de la capital llevan el nombre de legendarios héroes incaicos, tal como 

el estadio nacional “Atahualpa”. 



23 

directa relación con cómo nos imaginamos como comunidad y por lo mismo contiene, o hace 

referencia, a los intereses específicos de quienes mantienen el poder (16). Para la elite 

ecuatoriana de mediados del siglo XIX, el imaginario de la nueva nación se traduce en la 

celebración de la herencia hispana-católica y en la recuperación de un pasado ancestral que 

posiciona al indígena como parte de un legado pre-colonial, y por lo tanto lejano y distante. Al 

mismo tiempo, la recuperación del pasado ancestral pre-incaico, como momento fundacional, 

elimina oficialmente la presencia del afrodescendiente de la primera narración de la nación 

ecuatoriana; una estrategia que Eileen Willingham describe como “a literary solution for 

unifying the politically, geographically and ethnically stratified nation” (23). 

La vasta producción literaria de Mera representa el profundo compromiso de los 

intelectuales por establecer un imaginario nacional. Por esto, si en “La Virgen del Sol” Mera 

establece el mito de origen de la nación ecuatoriana, con la publicación de la novela romántica 

Cumandá: un drama entre salvajes (1877), Mera posiciona a los indígenas como parte de la 

“barbarie” y por lo tanto en directa oposición los valores y la cultura nacional, estableciendo así 

los límites que van a definir la idea de nación y nacionalidad de la joven nación. Influido por las 

ideas del intelectual latinoamericano Domingo Faustino Sarmiento y su obra seminal, Facundo: 

civilización y barbarie (1845) en Cumandá Mera enfatiza la necesidad de “civilizar” a los 

indígenas, quienes, tras dejar de convivir con los misioneros Jesuitas, representantes del legado 

europeo, permanecen es un estado “salvaje” 19. De esta forma, en Cumandá Mera describe a los 

19 En Facundo: civilización y barbarie (1845), Domingo Faustino Sarmiento aboga por la exterminación de las razas 

“bárbaras” o “salvajes” como requisito fundamental para el avance y progreso de la nación argentina.  



24 

indígenas del oriente amazónico como un pueblo pagano e improductivo y lo contrasta con el 

carácter laborioso que guía a los misioneros españoles. 

Según Étienne Balibar, la naturalización de la diferencia es constitutiva de la creación de 

la nación, cuyos procesos de categorización y jerarquización representan “a projection of 

historical and social differences into the realm of an imaginary nature” (56). Mera enfatiza esta 

diferencia a partir de la descripción de los indígenas en un permanente estado de atraso en 

contraste con los misioneros españoles, a quienes describe desde una perspectiva histórica como 

individuos que a lo largo de generaciones se han dedicado a “liberar” a los nativos de su miseria 

y salvajismo. En los primeros capítulos de la novela, Mera propone la importancia de la 

presencia y mantención de la cultura hispana como modelo civilizador a través de la presentación 

de los indígenas como una cultura atrasada y salvaje, un anacronismo que se presenta como un 

relato de un proceso de civilización fallido: 

“¡oh, qué habría sido hoy del territorio oriental y de sus habitantes al continuar 

aquella santa labor de los hombres del Evangelio!...habido habría en América una 

nación civilizada más, donde ahora vagan, a par de las fieras, hordas divorciadas 

del género humano que se despedazan entre sí”…“Los sacerdotes que 

evangelizaron en esas tribus nómades les enseñaron la estabilidad y el amor a la 

tierra nativa, como bases primordiales de la vida social”. (Mera 19, 26) 

La abnegación de los misioneros en Cumandá se presenta como una alegoría del papel 

paternalista del Estado, cuya misión se centra en guiar a los indígenas en su transformación en 

individuos no solo productivos sino morales. De esta forma, la narrativa de Mera se ve reflejada 

el modelo de desarrollo del gobierno conservador, el cual se centra en la promoción de los 



 

 

25 

 

valores hispanos y la reafirmación de la fe católica con el objetivo de educar moralmente a la 

población (Henderson 146). Cumandá reafirma el carácter productivo y moralizador del modelo 

civilizatorio que propone el gobierno conservador teocrático no solo como el rasgo principal de 

los nuevos sujetos nacionales sino como el valor intrínseco que caracteriza su esencia.  

Como otros textos fundacionales latinoamericanos, tales como Enriquillo (1879), del 

dominicano Manuel de Jesús Galván y el poema épico “Tabaré” (1888), del uruguayo Juan  

Zorrilla de San Martín la primera narración de la nación ecuatoriana elimina la presencia de los 

afrodescendientes a partir de la celebración de un pasado ancestral indígena y de la mantención y 

celebración de los ideales hispano-católicos20. El reposicionamiento del indígena como parte de 

un pasado remoto por parte de los intelectuales de mediados del siglo XIX no solo contribuye a 

eliminar al afrodescendiente del imaginario histórico de la nación, sino que mantiene inalteradas 

las estructuras de poder colonial mientras busca conectar ideológicamente a Ecuador con un 

proyecto de identidad latinoamericano; un proyecto del cual el afrodescendiente no forma parte. 

 La producción intelectual de escritores finiseculares como Juan León Mera, Juan 

Montalvo y Gabriel García Moreno, entre otros, dan paso a un imaginario cultural del Ecuador 

como una nación blanca-hispana a partir de un relato que, mientras posiciona al indígena como 

un individuo en decadencia, borra al afrodescendiente del imaginario histórico de la nación21. La 

relevancia que mantiene la ciudad de Quito como capital cultural contribuye a la propagación de 

una narrativa ligada al imaginario andino -indígena de la encomienda y de la hacienda como 

                                                 
20 En Enriquillo Manuel de Jesús Galván celebra la tradición hispana y la herencia ancestral indígena taína, mientras 

que en “Tabaré” Juan Zorrilla de San Martín celebra la herencia hispana e indígena a través del relato del idilio entre 

un indio charrúa y una mujer española.  
21 Juan Montalvo (1832-1889), escritor, filósofo y político fue el gran representante liberal ecuatoriano.  

 



 

 

26 

 

metáfora de la nación (Zambrano 172). Sin embargo, esta visión de los intelectuales no 

representa la diversidad étnica y cultural del país. Durante este mismo periodo la región costera 

de Guayaquil se va a desarrollar como un enclave productivo agrario, puerto de exportación de 

productos agrícolas, principalmente de cacao, centro de transacción de bienes importados, así 

como de intenso intercambio cultural (Lauderbaugh 30). Ya en 1810, un año antes de la primera 

sublevación de la elite quiteña, los registros nacionales describen a la población de las dos 

ciudades más pobladas del país, Quito y Guayaquil, como compuesta por “indios”, “pardos 

libres”, “negros esclavos” y “blancos” entre los 600 mil habitantes registrados (Tobar Donoso 6). 

Estos registros censales no solo describen categorías legales utilizadas durante la colonia para la 

clasificación étno-racial de la población, sino que demuestran que los afrodescendientes forman 

parte significativa de la trama social al momento de la creación de la república.  

La presencia de afrodescendientes en el país se remonta al periodo colonial durante el 

comercio transatlántico de esclavos. Ya en el siglo XVI africanos esclavizados fueron 

transportados al Virreinato de Nueva Granada, actual Ecuador, Colombia, Venezuela y Panamá, 

para trabajar en reemplazo de la población indígena severamente reducida por el trabajo forzado 

tanto en la agricultura como en la minería. Con la formación de la república de Ecuador, el 

sistema de encomienda y el tributo indígena, sistema productivo heredado de la colonia, pasa a 

representar la principal fuente de ingresos fiscales de la joven nación, por lo que se elimina la 

esclavitud mientras que el tributo indígena se mantiene inalterado22 (Van Akens 441). La 

                                                 
22 La abolición de la esclavitud en Ecuador se da en tres etapas y aunque sujeta al gobierno de La Gran Colombia 

ésta está sujeta a una cronología similar al resto de Latinoamérica hispana. En 1812 se prohíbe toda importación de 

esclavos a la región compuesta por La Gran Colombia, sin embargo, mientras se mantiene una cláusula que permite 

la importación de esclavos para la minería y la agricultura con la aprobación del congreso. En 1814 se establece la 

libertad de vientre, y finalmente en 1852 se decreta la abolición de la esclavitud. 



 

 

27 

 

abolición de la esclavitud en Ecuador significó el surgimiento del concertaje como el sistema de 

relaciones de producción dominante, en cuanto garantizaría la mano de obra tanto para la 

mantención del sistema productivo de la sierra, así como para la expansión agrícola de la costa23 

(Vilalta 77).  

De esta forma, durante el periodo del gobierno conservador, el concertaje se consolida  

como el principal sistema de productivo en Ecuador, cuyo control y supervisión es traspasado al 

espacio privado a manos de hacendados y autoridades locales (Guerrero 560). Junto con la 

expedición de disposiciones constitucionales y reglamentos, tales como la “ley de vagos”, la 

institución del concertaje va a funcionar para mantener el control sobre la mano de obra 

campesina, sometiendo a los trabajadores a la estructura socioeconómica de la hacienda y el 

latifundio e incrementando el monopolio de la tierra, lo cual llegaría a empobrecer a los 

campesinos ligándolos a este sistema de forma hereditaria (Ayala Mora, Breve Historia 49).  

Según Karem Roitman, la prolongación del concertaje responde directamente al interés 

de la elite terrateniente por retener el poder político amenazado por el marcado crecimiento 

económico de la burguesía agro-exportadora de la costa y la subsecuente liberación de la mano 

de obra para ser utilizada en la producción agrícola (21). De esta forma, el concertaje, como un 

sistema de opresión patrocinado por el Estado, va a tener un impacto significativo en la manera 

cómo la sociedad de la nueva república se organiza y se imagina a sí misma. La próxima sección 

examina cómo la construcción de la imagen del indígena como un ser “miserable” aparece como 

                                                 
23 El concertaje fue un sistema productivo de servidumbre similar a la encomienda en donde el hacendado contrataba 

los servicios personales de un trabajador o concierto, a quien pagaba por adelantado creando una deuda por parte del 

trabajador y obligándolo a trabajar por un salario reducido, o sin paga, bajo la imposición de penas criminales, 

conllevándolo a la servidumbre y la deuda hereditaria. 



28 

un discurso patrocinado por el gobierno en reacción al surgimiento de un movimiento de 

resistencia campesino compuesto por indígenas y afrodescendientes, los cuales adquieren un 

papel protagónico tanto en las campañas alfaristas bajo la promesa de la abolición del concertaje 

y de la implementación de legislación que regule la relación laboral de los campesinos con los 

hacendados, y particularmente en reacción a la sublevación de los afrodescendientes durante la 

Revolución Conchista tras la disolución de la proyecto liberal alfarista. 

Indios miserables y negros macheteros: la narración de nación moderna ecuatoriana 

Hacia fines del siglo XIX, la permanencia del concertaje, como un sistema que conserva 

inalterada las relaciones de poder heredadas de la colonia y mantiene a la mayor parte de la 

población campesina en la pobreza, va a generar grandes tensiones entre la elite y el proletariado 

dando paso al surgimiento de un movimiento de resistencia popular en donde indígenas y 

afrodescendientes participan en actos de oposición ante la explotación por parte de los 

hacendados y los oficiales de gobierno (Foote, Montoneros 83). En consecuencia, el 

levantamiento indígena del Guano en 1868 y de Daquilema en Riobamba en 1872 se pueden 

considerar como antecedentes directos del movimiento de resistencia campesino que aparece a 

fines del siglo XIX y que toma forma bajo el mando del caudillo Eloy Alfaro, quien con la ayuda 

de campesinos indígenas y afrodescendientes llegaría eventualmente al poder con el triunfo de la 

Revolución Liberal en 1895. Sin embargo, la llegada de Eloy Alfaro al poder como parte de un 

moviendo social que busca reconocer los derechos de los campesinos enfrenta una profunda 

oposición por parte del partido conservador, así como de la facción liberal moderada, lo que 



 

 

29 

 

termina con su asesinato en un linchamiento masivo en Quito en 1912 conocido como “la 

hoguera bárbara”. El asesinato de Eloy Alfaro es un momento significativo para el desarrollo de 

las relaciones raciales de Ecuador por cuanto gatilla el alzamiento armado de los campesinos de 

la región de Esmeraldas bajo el mando del coronel Carlos Concha en lo que se conoce como la 

Revolución Conchista, la cual se transformaría en guerra civil más larga de la historia de 

Ecuador.  

Según la historiadora Nicola Foote, la participación de los afrodescendientes de la región 

de Esmeraldas en montoneras por más de una década durante las campañas alfaristas significó un 

proceso de concientización sobre la posición marginal de los afrodescendientes y dio paso al 

desarrollo de una identidad local24 (84). De esta forma, la identificación con la región con la 

herencia cultural africana se va a trasformar en una estrategia de resistencia para combatir la 

explotación de los hacendados y de las compañías agro-exportadoras extranjeras, así como de la 

discriminación y exclusión del gobierno central (91).  

El alzamiento de los campesinos, en su mayoría afrodescendientes, no solo es 

considerado un acto de oposición al gobierno y una afrenta directa a los intereses de la elite en el 

poder, sino una profunda disrupción del orden racial establecido. Entre 1913 y 1916 fuerzas 

armadas nacionales se enfrentarían con el ejército revolucionario Conchista compuesto en su 

mayoría por campesinos de la región costeña de Esmeraldas, quienes van a luchar por la 

abolición del concertaje y la eliminación de los abusos por parte de los hacendados (94). La falta 

de registros oficiales o monumentos conmemorativos que recuerden este enfrentamiento armado 

                                                 
24 Las montoneras son grupos civiles armados, cuyo origen se remonta al siglo XIX durante las luchas de 

independencia en contra de la corona española. 



30 

sirve como evidencia del profundo impacto que la imagen de las tropas revolucionarias 

esmeraldeñas tendría entre los miembros de la elite liberal y conservadora, incluyendo la Iglesia 

Católica, despertando el miedo y la inseguridad en el inconsciente de la sociedad ecuatoriana 

(Prieto 37). 

En consecuencia, el alzamiento de los afrodescendientes se convierte en un momento 

constitutivo para la creación de la negridad ecuatoriana por cuanto desencadena la persecución y 

criminalización de los afrodescendientes por parte del gobierno (Foote, Montoneros 95). Al 

mismo tiempo, la criminalización de los afrodescendientes conlleva a la institucionalización del 

indígena como el otro oficial de la nación, promoviendo la idea de la necesidad de guía y 

protección del indígena por parte del estado. 

Este proceso se hace evidente tanto en el surgimiento del discurso sobre el “problema 

indígena” así como en la omisión de los afrodescendientes tanto de la legislación como de los 

debates públicos que posicionan a “la raza india” como tema de interés nacional (Rahier, 

Blackness 76). De esta forma, la legislación promulgada por el gobierno liberal durante las 

primeras décadas del siglo XX se va a desarrollar bajo la percepción de los indígenas como una 

“raza vencida”; noción que sostiene que la inferioridad del indio ecuatoriano es el resultado de su 

larga historia de opresión (Prieto 112). Al mismo tiempo, el predominio de ideas positivistas 

durante este periodo va a tener un gran impacto en cómo la elite en el poder va a concebir la 

composición racial del estado-nación como un factor determinante para el desarrollo del país, 

traduciendo las nociones de “progreso” y “modernidad” en términos raciales (Roitman 22). 

Es por esto que la narrativa paternalista sobre “la raza india” será respaldada por el discurso 

científico que emerge desde la sociología y la antropología, la cual insiste en la infantilización y 



 

 

31 

 

feminización del indígena traduciendo estas tipologías como signos de “degeneración masculina” 

(Prieto181).  

Bajo esta premisa, intelectuales como Jorge Icaza, Pío Jaramillo y Leopoldo Benítez 

Vinueza introducen en la conciencia nacional la necesidad de “protección” del indio mientras 

condenan la opresión que ejerce la clase poderosa sobre este grupo. Por ejemplo, en su ensayo 

sociológico El indio ecuatoriano (1922), Pío Jaramillo critica la injusticia en que viven los  

indígenas y propone su liberación de su condición de “esclavitud” (70). Como otros intelectuales 

del periodo, Jaramillo construye una imagen del indígena como un individuo pasivo, incapaz de 

reflexión intelectual o de participación política mientras propone como solución la asimilación 

del indígena a la cultura nacional (92). Mientras que la retórica nacional que se pone en marcha  

durante el gobierno liberal de principios del siglo XX se centra en la implementación de 

legislación para el control y regulación laboral sobre los indígenas; esto a su vez va a funcionar 

como un discurso de exclusión del afrodescendiente no solo de legislación, sino para la creación 

de una narrativa sobre el afrodescendiente como un individuo criminal.  

De esta forma, la campaña de persecución que inicia el gobierno durante este periodo va 

a difundir una imagen de los afrodescendientes como “mercenarios” o “extranjeros”, 

(colombianos o jamaicanos), a través de comunicados oficiales y publicaciones en periódicos 

regionales, en donde se fomenta la idea de la “raza negra” como una “raza peligrosa”, una 

amenaza para la moral y las costumbres del país, y, por lo tanto, para el progreso de la nación 

(Montoneros 90). Foote indica que en este periodo se construye la imagen mítica del hombre 

“negro machetero” como un sujeto violento y agresivo, la cual reaparece en las narrativas que 

describen la guerra entre Ecuador y Perú en 1941 (88). Sin embargo, la aspiración del gobierno y 



 

 

32 

 

de la elite por mantener el orden simbólico de la nación va más allá, y conlleva la activa 

construcción de una jerarquía racial a partir de la eliminación de cualquier tipo de colaboración 

entre afrodescendientes e indígenas.  

Por esta razón, con frecuencia los afrodescendientes serán acusados de corromper a la 

población indígena con sus costumbres, prohibiendo la entrada de afrodescendientes a territorios 

indígenas y expulsándolos de tierras aledañas en las que tradicionalmente se habían asentado las  

comunidades negras (Foote, Race 265). De esta forma, la narrativa sobre el “indio” como un 

sujeto incapaz de ejercer ciudadanía será utilizada por el gobierno liberal para promover una 

retórica paternalista que termina por consolidar el dominio discursivo sobre el indígena a partir 

de la expedición de legislación que incrementa su control y supervisión mientras excluye al  

afrodescendiente tanto de la legislación como del vocabulario cultural y social de la nación. Este 

proceso se hace evidente en un principio en la Constitución de 1906, la cual establece la 

protección legal del campesinado como un derecho exclusivo de la “raza india” (267), y se 

consolida más tarde con la Constitución de 1938, en donde la protección legal se extiende al 

campesino de la costa o “montubio”; un término que vuelve a invisibilizar al afrodescendiente 

del imaginario nacional por cuanto describe al indígena campesino de la región costera (Prieto 

44).  

La convicción de los intelectuales y del gobierno acerca de la necesidad de “liberar” al 

indígena de su historia de esclavitud junto con el establecimiento de legislación que contribuye a 

su “avance”, no solo va a perpetuar el discurso paternalista sobre “el indio”, sino que va a 

oficializar la imagen del indígena como la matriz desde donde se va a imaginar la diversidad 

racial de la nación. En consecuencia, la preeminencia del discurso sobre la “raza india” se ve 



 

 

33 

 

reflejada en la producción cultural, la cual se centra exclusivamente en la figura del indígena 

para imaginar a los nuevos sujetos nacionales. Por otra parte, la retórica nacional en relación al 

“indio” no solo significa la criminalización del afrodescendiente, sino que su exclusión de los 

debates públicos y de la legislación que acompañan los discursos de modernización de la nación 

ecuatoriana.   

La construcción del afrodescendiente como el “otro radical” de la nación va a significar 

la narración de Esmeraldas y de sus habitantes como un espacio fronterizo que existe por fuera 

del imaginario nacional, estableciendo una frontera simbólica que se construye en oposición a la 

cultura hegemónica hispana, blanca y católica. Al mismo tiempo, la exclusión de Esmeraldas del 

imaginario nacional conlleva al desarrollo de una consciencia local de los habitantes de la región 

como parte de una comunidad que se extiende a lo largo de la costa del pacífico norte a partir de 

la mantención, práctica y transmisión de mitos, poesía oral, décimas y tradiciones culturales que 

incluyen el currulao y la marimba25.  

Este universo local va a ser más tarde recuperado por intelectuales como Adalberto Ortiz 

y Nelson Estupiñán Bass durante la mitad del XX, sin embargo, su aproximación a este espacio 

se encuentra condicionada por la retórica nacionalista, así como por los discursos políticos que 

dominan este momento histórico. Este es el caso de Adalberto Ortiz y su novela Juyungo (1941) 

quien escribe desde un momento de profunda crisis e inestabilidad política y por lo tanto su 

narrativa se enfoca en la creación de un imaginario de la región de Esmeralda y de sus habitantes 

                                                 
25 Las décimas esmeraldeñas reproducen eventos históricos de la comunidad. Una de las más célebres décimas 

celebra la participación de los esmeraldeños en la Revolución Conchista. Esta indica: “Sesenta y cuatro solo eran/los 

de la revolución/ con veinticuatro escopetas y muy poca munición/ ellos tuvieron valor/ para atacar al gobierno/ 

tuvieron del Padre Eterno/ su más santa bendición. Mataron a Adolfo Cruel/ cuando la revolución”.  Ver: William 

Luis  Voices From Under: The Black Narrative in Latin America and the Caribbean (1995).  



 

 

34 

 

que le permita al país reconstruir una identidad nacional en decadencia. Además de construir un 

imaginario cultural de Esmeraldas, Ortiz se enfoca en la descripción del mundo interior de los 

habitantes de la región, a quienes alegoriza a través del relato del afrodescendiente como un 

sujeto rebelde; un héroe trágico por cuanto encarna la violencia asociada tanto a las injusticias 

sociales como a su propia naturaleza como un hombre negro. La crisis que causa la pérdida de la 

mitad del territorio nacional en el conflicto armado con Perú en 1941 y la profunda inestabilidad 

que sobreviene en este periodo da paso a una nueva narración de la nación en donde la 

incorporación del territorio de la costa y de sus habitantes hace posible recrear un imaginario 

nacional antes fragmentado por la pérdida de la soberanía.  

Es por esto que, en medio de la crisis que vive el país, la decisión de Ortiz de incorporar al 

afrodescendiente como parte de la nueva realidad nacional significa también someterlo a la 

retórica nacionalista. Por lo tanto, mientras que la narrativa en Juyungo hace visible la historia de 

los campesinos negros de la costa a través de personajes que mantienen lazos familiares con 

personajes que hacen visible la historia de la Revolución Conchista, tal como el comandante 

Lastre, al mismo tiempo, su relato contribuye a la divulgación de perspectiva esencialista del 

hombre negro y de una visión de nación que promueve el proyecto cultural y racial del mestizaje 

y que termina por posicionar al afrodescendiente en la periferia de la consciencia nacional. 

Mientras que Ortiz adopta una distancia histórica en relación al relato del hombre negro 

en Juyungo, Nelson Estupiñán Bass asume el desafío de enfrentarlo una década más tarde en su 

novela Cuando los guayacanes florecían (1954), en un periodo en el que Ecuador sobrelleva una 

crisis social marcada por la desigualdad y una profunda brecha social entre una mayoría pobre y 

marginada y una elite que sostiene su poder bajo un discurso populista alentado por el desarrollo 



 

 

35 

 

económico que mantiene el país a través del boom bananero. Por lo tanto, en su novela, 

Estupiñán Bass recupera los principios de la justicia social que dieron vida a la Revolución 

Conchista como una forma de reflexionar sobre la continua marginación, violencia 

discriminación a la que permanecen los afrodescendientes, percibidos por las autoridades  

como “salvajes enemigos de la civilización” (Estupiñán Bass 22). De esta forma, con su novela 

Juyungo, Adalberto Ortiz inaugura un espacio de diálogo que se posiciona en relación al silencio 

impuesto sobre los afrodescendientes, así como a la ambigüedad que presenta la retórica 

nacional. La ideología que respalda el proyecto narrativo de Ortiz en Juyungo se explora en la 

próxima sección.  

 

“Donde entierra cayapa no entierra Juyungo”: el papel del hombre negro en la narración de la 

nueva historia de Ecuador 

 

Adalberto Ortiz nace en la provincia de Esmeraldas y durante su niñez su familia se 

marcha hacia Guayaquil escapando de la guerra civil que sobreviene a la Revolución Conchista. 

En Guayaquil su familia se vería afectada por la crisis económica que causa el brusco descenso 

del precio del cacao y la inestabilidad social que surge tras la fuerte represión de las huelgas de 

los trabajadores por el gobierno y que deja a más de 1500 obreros muertos en la desconocida 

masacre de 1922 (Lewis 6). En su juventud, Ortiz se traslada a Quito para completar sus estudios 

universitarios y regresa con frecuencia a Esmeraldas interactuando con trabajadores, conciertos y 

campesinos, lo cual tendría un profundo impacto tanto en su esfuerzo por denunciar su 

explotación como en su visión idealizada y esencialista de la región y sus habitantes. 



 

 

36 

 

 Los eventos que marcan la vida de Ortiz durante las primeras décadas del siglo XX 

suponen un periodo de grandes transformaciones y desafíos para Ecuador. Estos profundos 

cambios darán paso a una abundante producción literaria en donde se verán reflejadas las 

aspiraciones de los intelectuales por establecer un sentido de nación y nacionalidad aun ausente. 

Ortiz termina de escribir Juyungo en 1941, año en que la pérdida de la mitad del territorio 

nacional en el conflicto armado con Perú marca el momento culminante de un largo proceso de 

inestabilidad política y social que impulsa a la elite en el poder a revitalizar el espíritu patriótico 

de sus ciudadanos a través de lo que Polo Bonilla describe como “la reconfiguración simbólica 

de la nación26 (21). La derrota en contra de Perú va a ser percibida por los intelectuales como el 

peor momento de la historia del Ecuador por cuanto pone en cuestionamiento no solo la 

capacidad del gobierno para liderar la nación sino porque supone un profundo golpe para la 

soberanía nacional (Barriga López 103). Como resultado de la fragmentación del imaginario 

político y cultural que significa la pérdida de gran parte de territorio nacional, intelectuales como 

Benjamín Carrión27, uno de los más destacados pensadores ecuatorianos del siglo XX, se ven 

impulsados a cuestionar el carácter de la sociedad ecuatoriana poniendo en marcha una campaña 

para “el rescate y la construcción de la patria a través de la cultura” (Polo-Bonilla 38). El 

proyecto de Carrión de establecer un modelo cultural nacional que rectifique el curso de la 

historia de la nación ecuatoriana conlleva la recuperación de la herencia española bajo la idea de 

                                                 
26 El conflicto armado entre Ecuador y Perú finaliza con la firma del Protocolo de Río de Janeiro en 1942, ratificado 

por Chile, Estados Unidos, Argentina y Brasil.  
27 Benjamín Carrión es uno de los intelectuales más emblemáticos de Ecuador. Entre sus ensayos más importantes se 

destacan “Los creadores de la nueva América” (1930) y “Cartas al Ecuador” (1943), una apología de la derrota con 

Perú, “El nuevo relato ecuatoriano” (1951); “Nuevas cartas al Ecuador (1959), “García Moreno: el santo del 

patíbulo” (1959), “El cuento de la patria” (1967), “Raíz y camino de nuestra cultura” (1970), y “Plan del Ecuador” 

(1977). 



 

 

37 

 

la indo-hispania, ya difundido por el autor su ensayo Atahualpa en 193428. Este proceso de 

reconfiguración simbólica de la nación se oficializa con la creación de la Casa de la Cultura en 

1944, organismo estatal que Carrión lidera y que va a supervisar y presidir tanto la producción 

cultural como el campo intelectual nacional.  

Benjamín Carrión va a tomar un papel central en el proceso de reconstrucción del 

imaginario nacional como principal promotor cultural del periodo. Destacado escritor, periodista, 

profesor universitario, Ministro de Educación y diplomático, Carrión demuestra un especial 

interés en el proyecto cultural que promueve el intelectual mexicano José Vasconcelos, 

difundido en su ensayo seminal “La raza cósmica” (1925). Carrión no solo establece una 

profunda amistad a través de un prolongado intercambio epistolar con Vasconcelos, sino que 

encuentra en el discurso de identidad nacional de la nación mexicana una fuente de inspiración 

para el reconstruir la ecuatorianeidad bajo el modelo del mestizaje29 por cuanto ambas naciones 

comparten un desafío similar tanto en relación a la necesidad de incorporar a la población 

indígena como por la constante presión que ejercen las naciones vecinas sobre su soberanía 

(Brown 182). De esta forma, el discurso de mestizaje que promueve Vasconcelos se va a 

transformar en la base del discurso de revitalización que guía el proyecto de modernización de la 

nación ecuatoriana.  

En consecuencia, la producción cultural durante este momento histórico adquiere un 

profundo sentido nacionalista por cuanto adquiere el papel de crear un sentido de nación y de 

                                                 
28 En su ensayo “Atahualpa”, Benjamín Carrión establece los principios fundamentales que definen a Ecuador como 

una nación mestiza.  
29 Aquí me refiero a la forma particular que toma la idea de mestizaje en Ecuador, tomando en cuanto este discurso 

como un discurso de identidad nacional latinoamericano durante las primeras décadas del siglo XX. Además de la 

“La raza cósmica” (1925), del intelectual mexicano José Vasconcelos, otros textos que contribuyen a su formación 

son “Siete ensayos de la realidad peruana” (1928), del intelectual peruano José Carlos Mariátegui. 



 

 

38 

 

unidad nacional que agrupe a la población bajo un mismo objetivo. De este modo, los 

intelectuales adquieren un papel esencial en el proceso de construcción de una cultura nacional 

popular que restablezca el rumbo de la nación ecuatoriana, cuyo sentido de unidad se encontraba 

en marcada decadencia. Como indicaría el propio Benjamín Carrión, durante este periodo los 

intelectuales se concentran en la tarea de escribir “la nueva literatura del Ecuador” (en Pareja 

694), a partir de la recuperación de imaginarios culturales bajo las ideas de “cultura nacional”, 

“patria” y “mestizaje” (Polo-Bonilla 37), un modelo que insiste en la asimilación de la población 

al modelo económico, social y cultural dominante.  

La incorporación del afrodescendiente al imaginario nacional en Juyungo propone 

redefinir los límites de la identidad nacional a partir de la creación de una cultural nacional 

popular que justifique el carácter mestizo de la nación. El texto de Ortiz describe la vida de 

Ascensión Lastre, en un relato cronológico que va desde su niñez hasta la edad adulta y que 

describe una vida marcada por la explotación por parte de los hacendados y las empresas 

extranjeras y por la búsqueda de nuevas oportunidades de “ascensión” social. Al mismo tiempo, 

Ortiz se sumerge en el mundo interior de Ascensión para describir la opresión como parte del 

conflicto psicológico que supone su identidad como hombre negro. De este modo, el viaje en el 

cual se embarca Ascensión supone la adquisición de una consciencia mestiza, la cual va unida a 

su reconocimiento por la nación a partir su posicionamiento como parte de la historia nacional; 

una historia que se une a la historia de opresión del indígena y que busca posicionar la 

consciencia proletaria como la principal lucha a la que el intelectual debe aspirar. Por esta razón, 

aunque Ascensión Lastre se posiciona como parte de la historia nacional, su propia naturaleza 

como hombre negro le impide adquirir una consciencia mestiza para transformarse en ciudadano. 



 

 

39 

 

Por el contrario, este proceso de concientización es asumido por Nelson Díaz, un estudiante 

mulato, cuya enérgica posición sobre la lucha de clases se presenta como una alegoría de la 

alianza del proletariado como el único camino para la integración de las minorías.   

De esta forma, el discurso de la lucha de clases que define el movimiento indigenista, se va 

a insertar como parte del proyecto ideológico del mestizaje que define la identidad del hombre 

negro en Juyungo30. La densidad política que adquiere el discurso sobre la raza indígena durante 

las primeras décadas del siglo XX, representada tanto en el movimiento literario indigenista 

como en los discursos que acompañan el debate del “problema indígena” se van a yuxtaponer 

con el proyecto ideológico de mestizaje que promueven los intelectuales a partir de mediados del 

siglo XX. Mientras que el indigenismo denuncia la explotación del indígena y promueve 

reformas políticas para su incorporación a la nación, el mestizaje aparece como un proyecto que 

intenta reconfigurar la identidad nacional a partir de la integración de la población bajo un 

imaginario racial y cultural homogéneo. Al mismo tiempo, el mestizaje, como un discurso de 

hibridez, va a formar parte de un proyecto latinoamericano que busca fortalecer la identidad de 

las naciones hispanas de la región mientras que intenta asegurar su integración al sistema 

económico global.  

Este cruce de discursos ideológicos, políticos y culturales va a crear un profundo 

desencuentro entre la forma en que se imagina la nación y la experiencia de las diversas 

comunidades afrodescendientes e indígenas al interior del país. La colección de historias “Los 

                                                 
30 De forma general Indigenismo se puede definir como un proyecto intelectual, político y cultural que toma fuerza a 

principios del siglo XX y tiene como principales referentes a México, Perú, Bolivia y Ecuador. En sus diferentes 

formas, el Indigenismo intenta representar la realidad de los pueblos indígenas a un público lector urbano y refleja el 

discurso antropológico y sociológico sobre el indio.  



 

 

40 

 

que se van: cuentos del cholo y del montubio” (1930), escrita por miembros del movimiento 

literario Grupo de Guayaquil, y las novelas Huasipungo (1934) y Cholos (1937), escritas por el 

indigenista Jorge Icaza, van a denunciar la opresión social y las injusticias del campesino de la 

costa y del indígena de la sierra al mismo tiempo que contribuyen a la consolidación de un 

imaginario racial que insiste en borrar la presencia del afrodescendiente del imaginario nacional 

moderno. Las contradicciones que aparecen del cruce de proyectos políticos e ideológicos 

aparecen representadas en el diálogo que mantiene el personaje de Ascensión Lastre, con el jefe 

de la tribu cayapa en los primeros capítulos de la novela Juyungo. Tras abandonar a su familia y 

convivir con los traficantes que recorren los ríos de la región costeña, Ascensión se refugia en 

una comunidad indígena cayapa. En este espacio de otredad, Ascensión es apodado Juyungo por 

los indígenas, un vocablo que, según Ortiz, describe la aversión de los cayapas por la raza negra 

que se traduce como “diablo, mono, malo, negro” 31 (Ortiz 49). En un acto de ventriloquía 

literaria Ortiz posiciona al hombre negro bajo la autoridad letrada, lo que significa demarcar un 

espacio de ciudadanía que se encuentra definido por el otro racial indígena. Durante un rito 

funerario, Ascensión le pregunta al jefe de la tribu cayapa si él sería enterrado de la misma 

forma, a lo que el jefe responde “donde entierra cayapa no entierra Juyungo” (27).  La sentencia 

del jefe cayapa no solo presenta la imposibilidad de incluir en el imaginario nacional a un Otro 

racial que no se construya en los términos de la diferencia indígena, sino que simboliza la 

centralidad del discurso racial sobre el indio en la construcción de la narrativa del hombre negro 

en Ecuador.  

                                                 
31  El vocablo “Juyungo” aparece en el epígrafe “Oído y ojo de la selva” del capítulo IV titulado “Juyungo 

Juyungo”. En éste, el autor indica “Pero Juyungo es el diablo, Juyungo es el mono, Juyungo es el malo, Juyungo es 

el negro” (Ortiz 49).  



 

 

41 

 

No es sorprendente que Ortiz utilice el enunciado indígena “Juyungo” para nombrar a 

Ascensión Lastre, el protagonista de la novela. La incorporación del negro al imaginario nacional 

a partir de la voz ventrílocua indígena representa la posición de autoridad del intelectual 

ecuatoriano y por lo tanto, el predominio de un lenguaje cultural y de un imaginario racial que 

sitúa al indígena como paradigma de la diferencia posicionando al afrodescendiente al margen de 

la nación, o como indica Ortiz en Juyungo en referencia al ensayo de José Vasconcelos, “siempre 

marchando solo [en una] brutal soledad cósmica” (Ortiz 151).  De esta forma, la representación 

del hombre negro en Juyungo aparece como lo que Bhabha denomina “the productive 

ambivalence of the object of colonial discourse, that ‘otherness’ which is at once an object of 

desire and derision, an articulation of difference contained within the fantasy of origin and 

identity” (The Location 67). Por esta razón, Juyungo se convierte en un texto significativo para 

identificar los procesos que median la producción de identidades raciales en el proceso de narrar 

la nación. Por una parte, la incorporación del afrodescendiente en Juyungo denuncia la opresión 

de los afrodescendientes como campesinos y hace visible las injusticias sociales que los afectan. 

Sin embargo, la crítica social que contiene la novela pierde relevancia bajo el discurso 

primitivista sobre el afrodescendiente que, como los debates sobre el “problema indio”, justifica 

la marginalidad del hombre negro como parte de su naturaleza racial. Es por esto que el proyecto 

narrativo de Ortiz es profundamente contradictorio por cuanto integra al afrodescendiente al 

imaginario nacional, pero termina excluyéndolo y reposicionándolo al margen de la consciencia 

de la nación ecuatoriana. 

Una mirada general a las aspiraciones sociales de la novela de Ortiz es útil para entender 

la ideología que respalda su proyecto narrativo. Juyungo relata la vida de Ascensión Lastre 



 

 

42 

 

durante las primeras décadas del siglo XX, en una narrativa cronológica que comienza con la 

vida de Ascensión durante su infancia en la región costeña de Esmeraldas junto a su familia y 

finaliza con su trágica muerte a manos de soldados enemigos en la guerra fronteriza con Perú. La 

primera parte de la novela transcurre en las tierras bajas de la costa norte del pacífico 

ecuatoriano, en las profundidades de la selva y en los límites de la frontera con Colombia. 

Ascensión vive junto a su padre, su madrastra y su hermano menor, sin embargo, desde temprana 

edad demuestra un carácter rebelde e impulsivo que lo distancia de su padre, a quien le cuestiona 

su resignación a la pobreza y su marcado fervor religioso “[Ascensión] sabía que había negros 

igual de pobres que él, pero también sabía que los había en mejores condiciones” (Ortiz 18). El 

texto pronto asocia las aspiraciones sociales de Ascensión con el carácter revolucionario de su tío 

Lastre, el célebre comandante al mando de las tropas conchistas:  

Que negro más resabiao, duro que le he dao ya. [Ascensión] irá a salí como mi 

primo, el comandante Lastre, que peleó con los Conchistas. Dios lo guarde y lo 

favorezca y la virgen me lo cubra de su santísimo manto. Así mismo dizque 

[Lastre] era de chico, emberracao como mandinga. (8)  

Decidido a buscar mejores condiciones de vida, Ascensión, siendo aún un niño, abandona 

a su familia para unirse a un comerciante contrabandista llamado Cástulo Canchingre, quien le 

enseña a leer y a escribir y lo embarca en una vida nómada entre las fluidas fronteras entre 

Ecuador y Colombia. Sin embargo, la violenta muerte de Canchingre por los “pelacaras”, 

supuestos criminales colombianos, lleva a Ascensión a buscar refugio en la aislada comunidad de 

los indios cayapas, en donde intercambia su escasa instrucción por albergue y comida. Cuando 

alcanza la edad adulta, Ascensión decide dejar la comunidad indígena para trabajar en la 



43 

extracción de madera y tagua. Sin embargo, la explotación de los inversionistas extranjeros lo 

obliga a trasladarse a la ciudad de Santo Domingo de los Colorados, al interior de la sierra 

ecuatoriana, en busca de mejores oportunidades laborales. Allí, Ascensión comienza a trabajar en 

la construcción de la carretera que uniría la Sierra con la Costa. El énfasis en el personaje de 

Ascensión como un ser que busca y desea es clave en la narrativa de Ortiz ya que representa la 

energía que propicia los cambios en la vida de Ascensión y lo embarca en un viaje que auspicia 

una potencial integración a la “familia” nacional. 

Sin embargo, estos cambios también significan la afirmación de los valores sociales y 

culturales dominantes, lo que resulta en el progresivo distanciamiento de Ascensión de aquellos 

que han sido percibidos históricamente por la nación como una barrera para el progreso del país, 

es decir, indígenas y afrodescendientes. Es justamente en la ciudad de Santo Domingo de los 

Colorados, espacio que simboliza desarrollo y modernización, donde Ascensión conoce a Nelson 

Díaz y Antonio Angulo, estudiantes que residen en la ciudad de Quito y que se encuentran con 

Ascensión en camino a su ciudad natal, Esmeraldas, donde se dirigen para concientizar a la 

comunidad sobre la importancia de la lucha de clases por sobre la consciencia racial. Esta 

consigna va a constituir uno de los principales argumentos que el personaje de Nelson Díaz 

utiliza para demostrar la importancia de la lucha proletaria: “Ten siempre presente estas palabras 

amigo mío: más que la raza, la clase” (97). La invocación de la clase como solución al problema 

de la exclusión y la discriminación será uno de los argumentos que justificaría el viaje tanto 

físico como psicológico de Ascensión. Así el protagonista se encamina hacia la adquisición de lo 

que describo como una consciencia mestiza-proletaria, un proceso que propone la alianza de 

clase como el único camino para lograr la integración al nuevo proyecto nacional moderno. 



 

 

44 

 

Por esta razón, la identidad racial del afrodescendiente en Juyungo aparece como un 

obstáculo y hacia el final de la novela se presenta como una identidad conflictiva y que se hace 

necesario abandonar. Por una parte, la racialización del cuerpo de Ascensión conlleva a una 

contradicción ontológica mientras que la “angustia racial” que sufren los personajes negros y 

zambos demuestra la persistencia de la retórica nacionalista que se transmite a través un discurso 

colonizador que Franz Fanon describe con precisión como la condición de “being through 

others”, un proceso simbólico de asignación de la diferencia, la cual es internalizada por el Otro 

racializado (86). De esta forma, la preeminencia de un lenguaje de dominación y control del otro 

racial se hace presente en Juyungo a través de la retórica nacional la cual es internalizada por los 

personajes convirtiéndose en un lenguaje opresivo y opresor. Aunque Ortiz se esfuerza por darle 

una voz a Ascensión Lastre a partir de la denuncia social y el relato de sus aspiraciones y 

sufrimientos, la narración de los personajes negros en Juyungo se mantiene dentro de los límites 

discursivos que permite la retórica nacional.  

La falta de agencia de Ascensión ante las injusticias sociales, la victimización de los 

personajes a través de la “angustia racial” y la dominación y control que Ascensión ejerce sobre 

otras minorías (mujeres e indígenas), convierten a Juyungo en un texto profundamente 

conflictivo ya que reproduce jerarquías raciales y culturales que han funcionado históricamente 

para justificar la exclusión tanto de indígenas como de afrodescendientes como parte de la 

nación. Mientras que Juyungo inaugura un espacio desde donde imaginar a la diáspora africana 

en Ecuador, al mismo tiempo contribuye a su marginación a partir de la narración de los 

personajes negros como individuos que necesitan asimilar el discurso mestizo-proletario como el 

único camino para su integración a la nación.  



 

 

45 

 

             En su texto Nación y diferencia (2005), el historiador Julio Arias Vanegas provee una 

descripción del paradigma de la retórica nacional en Colombia bajo el paradigma del mestizaje,  

la cual es útil para entender su construcción ideológica en el contexto de la región andina: “El 

objetivo era generar un pueblo unificado bajo ciertos valores y principios, desde los cuales 

aparecía la diferencia aceptable y a partir de los cuales era posible establecer una jerarquía 

interna de la población” (43, 46).  De manera similar, en Juyungo Ortiz posiciona la figura del 

hombre negro en un espacio marginal, cuyo acceso a la ciudadanía se encuentra condicionado 

por su capacidad para crear “espacios de diferencia aceptable”, los cuales que se recrean y 

legitiman a través de la ficción de la mezcla.  

            La ambivalencia que supone el concepto de mestizaje como discurso de hibridez es 

discutida por la crítica literaria Shalini Puri, quien enfatiza la importancia de historizar los 

discursos nacionalistas y explorar su rol en relación con otros discursos de identidad racial. Para 

Puri, el mestizaje, así como otros discursos contestatarios como el indigenismo y el negrismo, 

representan discursos que la elite en el poder utiliza para administrar políticas raciales según sus 

propios intereses (51).  De esta forma, la construcción de la figura del hombre negro como un 

individuo racializado que propone Ortiz en Juyungo, funcionan para reafirmar el mestizaje como 

proyecto político y cultural, y por esta razón, se transforma en una narrativa de exclusión que 

termina por desplazar al afrodescendiente en el proceso de narrar la nación.  

Este proceso de exclusión se inicia en los últimos capítulos de la novela de Ortiz, cuando 

Asunción es despedido de la faena por apoyar una huelga sindical, lo cual lo obliga a regresar 

junto a otros trabajadores a su tierra natal en Esmeraldas. Allí se asienta en la isla de Pepepán, 

tierras ancestrales pertenecientes al patriarca, Don Clemente Ayoví, en donde Ascensión y su 



46 

compañera María de los Ángeles esperan el nacimiento de su hijo para comenzar una nueva 

familia. Pero su proyecto se derrumba cuando las tierras son reclamadas por un hacendado local 

y finalmente vendidas a un capitalista alemán, Mr. Hans, quien los obliga a abandonar el 

territorio usando métodos represivos. Una serie de eventos se desencadenan a partir de la 

expulsión de los habitantes de la isla: el hijo de Ascensión muere calcinado a manos de los 

empleados de Mr. Hans, María de los Ángeles pierde la razón a causa de la trágica muerte de su 

hijo y Ascensión se convierte en prófugo de la justicia después de asesinar violentamente a Mr. 

Hans y a sus empleados en venganza por la muerte de su hijo. 

La desintegración de la comunidad de Pepepán representa la progresiva desaparición de 

la herencia cultural de la comunidad negra de Esmeraldas, la cual es percibida por los oficiales 

de gobierno como un obstáculo para “la llegada de la civilización a la provincia” (Ortiz 272).  

Desolado por la pérdida de su familia y frustrado ante la disolución de su comunidad, la 

corrupción de los oficiales de gobierno y la explotación de los hacendados e inversionistas 

extranjeros, Ascensión se enlista como soldado cuando estalla la guerra con Perú en 1941. Este 

acto marca el inicio de viaje del protagonista hacia su trágico final sellado en su nombre desde el 

principio de la novela. En el último capítulo, titulado “Negro entre indios”, Ortiz vuelve a utilizar 

la voz ventrílocua para visualizar al afrodescendiente y al indígena como partes de una misma 

historia nacional. Ascensión asume la voz de autoridad del intelectual cuando reflexiona sobre la 

experiencia común de opresión con los demás reclutas, en una descripción que enfatiza una 

narración racializada de la nación: 

Al otro lado [Ascensión] observó a los serranos coloraditos, recién bajados de lo 

interandino, cholos sufridos, callados, parecíanle cayapas vestidos de soldados, aun los 



 

 

47 

 

más blancos y colorados tenían mucho de indio...y él, entre ellos, peleando por el mismo 

motivo, llenos quizás de iguales pensamientos, de las mismas angustias, de idénticas 

desesperanzas...Toda su vida, solo fue un negro entre indios. (295) 

La reflexión que envuelve a Ascensión representa la perspectiva de Ortiz como 

intelectual comprometido por lucha proletaria, quien busca afirmar su posición presentando la 

figura del afrodescendiente y del indígena como víctimas de un mismo sistema de explotación y 

por lo tanto, capaces de construir un destino en común. Aunque la imagen de negros, indios, 

cayapas y cholos busca simpatizar con la causa proletaria, el relato de la muerte de Ascensión 

hacia el final de la novela vuelve a recordarnos que su naturaleza, representada en su rebeldía, 

violencia y virilidad excesiva, termina por justificar su exclusión. 

Ya en la frontera enemiga, Ascensión se transforma en un individuo anárquico, quien 

movido por la venganza, la impulsividad y la violencia, representa una amenaza al orden social. 

Abandonados por el gobierno, sin municiones ni alimento, Ascensión decide cruzar la frontera 

que los divide con la nación enemiga en busca de comida; acción que el narrador justifica como 

parte de la “inmensa vitalidad... [y] rebeldía interior” de Ascensión: “Juyungo tenía hambre y 

renovados deseos de matar con su machete, de cometer una hazaña digna de un Lastre, de un 

negro-negro” (301). El acto de cruzar la frontera enemiga en busca de alimento no solo confirma 

la naturaleza instintiva de Ascensión, sino que lo convierte en una figura arquetípica, un héroe 

trágico que trasciende como un símbolo de libertad construido sobre la base de la idea mítica de 

la rebeldía africana: 

[Ascensión] pasó inadvertido las primeras trincheras…de pronto vio a una veintena de 

soldados sentados alrededor de una fogata…De nuevo se sintió un negro entre 



48 

indios…Mátenlo, es un negro machetero esmeraldeño…un negro muerto de hambre… un 

negro, nada más” (302, 303). 

Incapaz de defender a su propia familia o a la familia nacional, Ascensión muere acribillado por 

los soldados peruanos. Así, el cuerpo de Ascensión desaparece del espacio textual y en su lugar 

aparece la voz de Nelson Díaz como símbolo del ciudadano que emergerá del espíritu 

“patriótico” que representa el nuevo país que Ortiz imagina como intelectual: 

Nelson sintió en su espíritu algo así como un foetazo...condenados por el delito 

de creer en el patriotismo, y en la honestidad. Si no morían súbitamente, sería de 

cangrena o hasta de hambre...Él, que había seguido en los últimos años, el 

desenvolvimiento tortuoso y retardado en la nacionalidad, nunca lograda; que 

había asistido a la gradual descomposición de los grupos dirigentes… “Este no es 

un país”, pensó, pero en seguida, podó las frondosidades pesimistas que le estaban 

naciendo: ... ¡Algún día haremos de él un verdadero país! (297) 

La desaparición de Ascensión Lastre da inicio a la narración del afrodescendiente como 

parte de una historia escrita por y para los intelectuales de la nueva nación ecuatoriana. La fuerza 

vital que en un principio guía el relato de Ascensión en Juyungo termina siendo un simple 

destello de luz; un resplandor que en la mano del intelectual mestizo está destinado a apagarse. 

En una sociedad que rechaza explícitamente la posibilidad de reconciliar la imagen nacional con 

la del afrodescendiente, Ortiz asume una posición de autoridad para someterlo al discurso 

dominante que justifica su exclusión. Así, Ascensión es narrado como un sujeto que hereda su 

carácter rebelde y su virilidad excesiva de sus ancestros, los esclavos africanos que se sublevan 

del barco negrero en la costa de Esmeraldas acabando con la tripulación española (Ortiz 205), 



 

 

49 

 

una condición que se manifiesta en la imagen de su tío, el comandante Lastre, quien participa en 

la revolución Conchista incitado por su “odio racial” en contra de los blancos (103). 

De esta forma, la articulación de la identidad negra en Juyungo se construye en referencia al 

discurso racial que sirve de base para construir la diferencia indígena; diferencia que se 

reinscribe en aquellos cuerpos percibidos por fuera de la idea nación y nacionalidad. En su texto 

Travestismos culturales: literatura y etnografía en Cuba y Brasil, Jossianna Arroyo describe el 

trabajo del intelectual para incorporar al otro racial como una forma de construir la subjetividad 

cultural de la nación. La autora denomina este proceso como “travestismo cultural” por cuanto el 

proceso de inclusión implica el uso de estrategias narrativas que lo contienen, disciplinan o 

subliman y terminan por desplazarlo en el proceso de narrar la nación: “la estrategia de 

identificación con el otro, surge de los juegos de poder propios de la representación y es por esto 

que el cuerpo del otro se figura desde la raza, el género y la sexualidad” (5). En el caso de Ortiz, 

la incorporación del hombre negro en Ecuador funciona para re-imaginar la nación en un 

momento de crisis e inestabilidad y por esto se transforma en un texto fundacional para entender 

la negridad en Ecuador, en donde incorporación del hombre negro se transforma en un simulacro 

de inclusión. La narración del hombre negro en Juyungo va a significar la reproducción de ideas 

hegemónicas de raza, género, clase y sexualidad como las bases ideológicas en que se funda la 

nación. La reproducción de jerarquías raciales y culturales que aparecen en Juyungo y los 

procesos de exclusión que implica la narración del sujeto racializado se exploran en la siguiente 

sección. 

 

 



 

 

50 

 

Juyungo como relato fundacional de negridad ecuatoriana 

 

Mientras que en Juyungo Ortiz reconoce la presencia del afrodescendiente como parte 

integral del entramado social nacional e intenta generar un sentimiento de empatía en el lector 

sobre su situación de opresión; en el proceso de narrar al hombre negro como parte de la nación 

ecuatoriana el autor irremediablemente reproduce una retórica racista y sexista y por lo tanto 

excluyente. De esta forma, Juyungo retoma la autoridad que adquieren las narrativas 

fundacionales, reproduciendo un lenguaje colonizador que enfatiza la diferencia. A pesar de que 

los miembros del grupo de Guayaquil, movimiento literario al que Ortiz pertenece, sostendrían 

que su generación llegó a encontrarse en una “orfandad literaria” (Pareja 693), las bases 

ideológicas en que se construye la primera narración de la nación van a ejercer una enorme 

influencia en la forma en que los intelectuales van a imaginar a los sujetos nacionales a lo largo 

del siglo XX.  

Como se discute en la primera parte de este capítulo, la producción intelectual de Juan 

León Mera se convierte en uno de los referentes más importantes en el campo intelectual 

ecuatoriano, y de manera particular el texto fundacional Cumandá: un drama entre salvajes. 

Aunque temporalmente distante y estéticamente diferente de Cumandá, en Juyungo, Ortiz 

reclama la autoridad narrativa de la novela fundacional de Mera, posicionándolo como un texto 

que responde a la retórica nacionalista. Según Tittler, el patriotismo literario de la narrativa de 

Mera reaparece en la novela de Ortiz no solo en relación al proyecto ideológico que promueve su 

obra, sino en las aspiraciones de Juyungo como un texto que busca establecer una narrativa 

fundacional de los afrodescendientes en Ecuador (168). En Cumandá, Mera se centra en el 



51 

restablecimiento del orden perdido, lo cual implica la recuperación del dominio del hombre 

blanco y de los valores hispano-católicos al mismo tiempo que sugiere la exclusión de aquellos 

individuos considerados por la nación como parte de la “barbarie”. De manera similar, en 

Juyungo Ortiz propone la incorporación de Ascensión Lastre a partir de un viaje físico y 

psicológico hacia el despertar de una consciencia mestiza. De igual forma, el relato sugiere la 

eventual exclusión del hombre negro en espera de su transformación como ciudadano, la cual 

emergerá de la lucha proletaria y del espíritu “patriótico” que representa la identidad mestiza. 

Como Mera, Ortiz construye al afrodescendiente como una categoría racial y cultural a 

partir de la descripción del universo social de Esmeraldas y sus habitantes. En Juyungo, el 

hombre negro se construye desde la híper-sexualidad, cuya masculinidad está definida por la 

violencia, la impulsividad y la rebeldía. El viaje de Ascensión Lastre, desde la “barbarie” hacia la 

“civilización” es un viaje físico y psicológico que supone una lucha por crear un sentido de 

pertenencia, pero a su vez, implica la adopción de los valores que promueve la retórica 

nacionalista. En Cumandá, este proceso va a ser clave en la construcción de la figura de la mujer 

blanca. A pesar de que Cumandá crece lejos de la civilización, nunca pierde la virtud y la moral 

asociada a su identidad racial (Andrade 38). Dentro de este paradigma, en Juyungo, la 

transformación de Ascensión implica disciplinar su conciencia racial como hombre negro, un 

proceso que supone un progresivo distanciamiento de su comunidad y de su herencia ancestral. 

En relación a los procesos de racialización, Stuart Hall señala que su articulación se 

define por la creación de fronteras simbólicas entre categorías racialmente construidas y por la 

naturalización de las diferencias a partir de la construcción de nociones de pertenencia y otredad 

(Cultural Identity 446). De esta forma, la identidad racial de Ascensión permanece ligada a su 



 

 

52 

 

identidad masculina, la cual necesita construir y negociar durante su viaje hacia la civilización. 

Esto también significa que la incorporación simbólica de Esmeraldas como un espacio otro 

dentro del imaginario nacional transforma a la región como a sus habitantes en espacios y 

cuerpos racializados. A lo largo de la novela, la historia de Ascensión está definida por su 

distanciamiento de su familia y de su herencia cultural, lo que supone la narración de Esmeraldas 

como un espacio de barbarie. Ortiz describe a la comunidad negra esmeraldeña como un pueblo 

atrasado, pobre, inculto y salvaje, de manera similar en la que Mera representa a las comunidades 

indígenas. En su relato, Ortiz hace referencia a Esmeraldas como un espacio mítico, cuyo 

proceso de modernización se ve obstaculizado por la preeminencia de relaciones coloniales 

heredadas del concertaje y por el obscurantismo que promueve el fanatismo religioso. De esta 

forma, el discurso colonizador se hace presente tanto en la educación informal que recibe 

Ascensión Lastre de su mentor Cástulo Canchingre, un comerciante contrabandista, como en la 

representación del carácter indómito de la región y de sus habitantes. Este se describe en el 

siguiente diálogo que sostienen Ascensión y Cástulo Canchingre:   

“‘¿por qué los llaman [pelacaras]?’ 

‘Porque a sus víctimas les quitaban el pellejo de la cara para que nadie pudiera 

reconocerlos’,  

‘¡qué mala gente!’ 

Entre la ficción y la vida nómada, preñada de incidentes, asaz y peligrosa, corría el chorro 

formativo del niño negro”.  (Ortiz 18)  

La formación que recibe Ascensión representa la visión del intelectual tanto en referencia al 

proyecto letrado como a la idea de la región como un espacio de “barbarie” en donde habitan 



 

 

53 

 

personajes míticos como el mago “tripa dulce” o criminales como los “pelacaras”. De la misma 

forma, el carácter pre-racional de la región de Esmeraldas es anunciado en los epígrafes que 

preceden cada capítulo, titulados “oído y ojo de la selva” y que posicionan a la región y sus 

habitantes en un universo que precede al lenguaje: “De la selva profunda emergieron ébanos 

soberbios de nocturnos corazones, testigos sin lengua de las múltiples hazañas de algún negro 

cimarrón” (78). 

De esta forma, la narración de la región de Esmeraldas en Juyungo ejerce una 

dominación simbólica sobre el territorio que representa a sus habitantes como parte de una 

frontera imaginaria a través carácter indómito de la región. Esmeraldas, como un espacio de 

diferencia, se convierte en una forma de “topografía literaria” que, como indica Rodríguez en 

relación a la representación del espacio americano como un “espacio de barbarie”, recrea un 

mapa mental en donde se sostiene el relato histórico en donde se proyectan las ideas de 

modernidad y progreso (138). De este modo, la representación de los indígenas como seres 

“bárbaros” que aparece representado en Cumandá, en Juyungo se convierte en la representación 

de los habitantes de Esmeraldas como criminales violentos, magos perversos y traficantes 

inescrupulosos. El proceso de narrar Esmeraldas transforma a la región en un espacio que se 

construye en oposición a las ideas de nación y nacionalidad y por lo tanto en donde se 

reproducen discursos hegemónicos sobre el otro racial.  

 Sin embargo, Esmeraldas no es el único espacio narrado como parte de una frontera 

imaginaria, las comunidades indígenas en Juyungo también se constituyen como parte de esta 

frontera. Utilizando un discurso respaldado por la historia nacional que posiciona al indígena 

como el otro cultural y racial de la nación, Ascensión asume una mirada colonial sobre el otro 



54 

colonizado recreando espacios de diferencia a través de un relato etnográfico que funciona para 

subalternizar el conocimiento y la experiencia de las poblaciones nativas; un proceso que Aníbal 

Quijano identifica como base de la creación de la “diferencia colonial” (536).  Después de 

escapar del ataque de los “pelacaras”, Ascensión busca refugio en una comunidad cayapa en 

donde permanece por una larga temporada. Su presencia en este espacio otro sirve como un 

testimonio que reafirma el carácter inferior de los indígenas que promueve la retórica nacional. 

En su relato, Ascensión elabora un cuadro costumbrista de las tradiciones de los indios cayapas, 

las cuales son percibidas por éste como pintorescas y atrasadas: 

“Luego de haber llegado, [a Ascensión] comenzó a picarle la curiosidad de averiguar 

las costumbres de esa gente tan rara [...] Admiró la limpieza de sus casas...aprobó 

mentalmente la idea cayapa de tener siempre ordenados los trastos... y el idioma 

cayapa se le metió en el cuerpo […] Si le hubieran contado lo que vio después, no lo 

hubiera creído” (Ortiz 28,29). Asombrado y horrorizado por sus costumbres, 

Ascensión procede a describir los ritos funerarios de la comunidad como actos “paganos” y las 

prácticas de alumbramiento de las mujeres como “salvajes”, creando un relato que describe a la 

comunidad cayapa como una sociedad primitiva. No obstante, la aversión que tanto Ascensión 

como los cayapas sienten por el otro indígena y negro es justificada en la narración como un 

antagonismo racial ya que: “[los cayapas] a la vez que odian a los negros, les temen” (Ortiz 26). 

La narración del otro indígena a partir de la voz de Ascensión no solo recrea la estética 

indigenista, como un relato antropológico sobre el otro, sino que establece una distancia entre 

Ascensión y los indígenas que autoriza la narración del hombre negro a partir de la 

subalternización de las comunidades indígenas. 



 

 

55 

 

Roitman indica que la retórica nacional de mediados de siglo XX en Ecuador no solo 

utiliza la figura del indígena para legitimar el discurso de superioridad de la raza blanca-mestiza, 

sino que reafirma las diferencias que se construyen entre la figura del indígena y del hombre 

negro con el mismo propósito (110). De esta forma, Ascensión se distancia de la comunidad 

negra al mismo tiempo que rechaza a la comunidad indígena, un proceso necesario en el camino 

hacia una potencial integración a la familia nacional. Desde este espacio ambiguo y 

contradictorio, Ascensión se embarca en su viaje civilizatorio en búsqueda de “lo nuevo”, 

“Ascensión quería ver si todo aquello era cierto, nuevas tierras, nuevos hombres, y nuevas 

cosas...Admiraba el valor de los protagonistas y dudaba un poco de las truculencias mágicas” 

(22).  Es por esto que unos de los momentos claves del viaje de Ascensión significa su encuentro 

con María de los Ángeles, la mujer blanca con quien decide construir una familia y cuya relación 

sentimental provoca que el “odio racial” de éste en contra de los blancos desaparezca y sea 

reemplazado por una consciencia de clase. De esta forma, el cuerpo de la mujer blanca, aparece 

como el medio principal para acceder a la ciudadanía, por lo que las relaciones de Ascensión con 

Pancha, la mujer indígena, Afrodita la mujer negra y María de los Ángeles van a representar 

etapas necesarias para su incorporación al proyecto nacional. La siguiente sección explora las 

intersecciones entre raza, género y nación en el proceso de narrar la nación en Juyungo. 

 

Narrativas erótico-raciales: negridad y masculinidad en Juyungo 

 

Doris Sommer indica que la producción literaria del siglo XIX tiene como eje narrativo la 

“retórica erótica”, la cual convierte el tema de la unión heterosexual entre diferentes razas y 



56 

clases sociales en una alegoría para la unión de diferentes regiones o partidos políticos. 

Entendiendo la “retórica erótica” como uno de los pilares de la narrativa nacionalista, este tema 

reaparece como central en Juyungo como una estrategia en donde la unión de Ascensión con 

María de los Ángeles, la mujer blanca, se hace imprescindible para nacionalizar la figura del 

hombre negro. La energía que en un principio guía el viaje de Ascensión hacia su potencial 

incorporación como ciudadano se convierte más tarde en una energía sexualizada que reafirma a 

la hetero-normatividad de la retórica nacional, así como la hegemonía patriarcal de la nación. En 

consecuencia, en Juyungo, el discurso nacionalista que respalda la identidad nacional se 

transforma en un discurso de dominación y control no solo sobre el otro racial, sino sobre el otro 

femenino. 

En su estudio sobre raza y nacionalismo, Balibar enfatiza la importancia que la energía 

sexual masculina tiene dentro del discurso nacionalista y cómo “el significante fálico del 

racismo” funciona para perpetuar sistemas de dominación (49). Mientras que el enfrentamiento 

de Ascensión con los sistemas de explotación y su trasformación hacia una consciencia proletaria 

termina siendo una lucha infructuosa, la energía sexual de Ascensión se presenta como 

productiva. Como indica Jean Franco en relación a la novela contemporánea latinoamericana, la 

alegorización de los personajes femeninos va a ser fundamental en el proceso de búsqueda y 

adquisición de la identidad masculina (Self Destructing 105). De esta forma, el encuentro de 

Ascensión con Pancha, la mujer indígena, Afrodita, la mujer negra, y María de los Ángeles, la 

mujer blanca, le permiten a Ascensión ejercer un dominio simbólico sobre la mujer que a su vez 

le otorga a posibilidad de adquirir una identidad masculina. 



 

 

57 

 

El primer paso en este relato de dominación ocurre con el encuentro entre Ascensión y 

Pancha, una joven indígena cayapa, durante la breve estadía de éste en su comunidad. La 

decisión de Ascensión de ocupar este espacio otro supone a su vez un acto de poder que 

reproduce el relato del encuentro colonial. La ocupación del territorio indígena por parte de 

Ascensión recrea el proceso colonial de dominación no solo en relación a la creación de 

diferencia con el otro indígena, sino que a través de la apropiación del cuerpo de la mujer 

indígena. Una de las estrategias literarias que Ortiz utiliza para someter a la mujer indígena a la 

retórica hetero-patriarcal es la supresión de su voz, la cual es reemplazada por una ambigua 

representación de ésta como un individuo pasivo y dócil, quien ejerce una misteriosa atracción 

sobre Ascensión: “[Ascensión y Pancha] casi no hablaban, no sabían que decirse…él dejaba 

correr sus manos ávidas y torpes por aquellos senos erectos y cobrizos y luego entre los quites y 

las risas de la otra buscaba él otras partes” (Ortiz 106). El silencio de la mujer indígena es 

esencial en el relato del encuentro entre Ascensión y Pancha ya que confirma la narrativa de 

inferioridad del indígena que promueve la retórica nacionalista, así como de dominación sobre la 

mujer, lo que a su vez justifica la violencia sobre el cuerpo de la mujer indígena.   

La violencia que Ascensión ejerce sobre él cuerpo de la mujer indígena aparece así 

justificada como parte de la historia nacional, y, por lo tanto, como un paso necesario en el 

camino de Ascensión hacia el despertar de una consciencia masculina. Eventualmente, la 

relación entre Pancha y Ascensión llega a su fin cuando el jefe de la tribu desaprueba su relación, 

lo cual impulsa a Ascensión a dejar la comunidad y a emprender nuevamente su viaje. 

Consciente de la relación de dominación que supone su encuentro con Pancha, Ascensión se 



58 

marcha sin remordimientos mientras posiciona a la mujer indígena como incompatible con el 

proyecto nacional: 

“Lastre no se hizo rogar mucho. Estaba deseando salir de allí. No podría 

permanecer más. Solamente le dolía el abandonar a Panchita, que a lo mejor 

quedaba preñada, la pobre. Pero no la podía llevar consigo; ni la tribu, ni el dueño 

de la canoa se lo permitirían” (Ortiz 106). 

 La mujer indígena como un sujeto incompatible para la reproducción de la familia nacional que 

supone el relato de Ascensión implica la búsqueda de nuevos vínculos y propicia el encuentro 

con dos mujeres que conforman la triada étnica nacional: Afrodita, la profesora negra y 

finalmente con María de los Ángeles, la mujer blanca. De esta manera, la estrategia narrativa que 

supone la “retorica erótica” en Juyungo se vuelve relevante ya que el deseo racializado se 

convierte en el motor del relato de Ascensión en la construcción de una identidad masculina. Así, 

el viaje de Ascensión continúa con su encuentro con Afrodita, una mujer negra esmeraldeña que 

trabaja como profesora rural y por quién Ascensión llega a sentir una profunda atracción. El 

nombre “Afrodita” no solo representa la herencia africana, sino que evoca el mito griego de “la 

diosa del amor” para posicionar a la mujer negra como objeto de deseo. A pesar de que la 

sexualización de Afrodita justifica el deseo y la atracción de Ascensión, Ascensión no logra 

establecer una relación con Afrodita ya que ésta prioriza su rol como profesora rural, en el cual 

se sustenta su reputación en el pueblo: “[Ascensión] menudeó sus visitas donde la maestra negra, 

color poco visto como maestras de escuela. Es macanuda, pensaba, pero siempre la hallaba en 

ocupaciones que no le permitían desarrollar nada de su pretendida conquista” (46). A pesar de 

que Afrodita también ocupa un espacio textual mínimo, aparece ocupando un rol social 



 

 

59 

 

determinante en su calidad de educadora, el cual equivale a discurso estatal de la mujer como 

transmisora de los valores nacionales.   

El encuentro con María de los Ángeles va a sellar la incorporación de Ascensión al 

proyecto nacional, lo que implica negociar su identidad con otras formas de masculinidad 

racializada. En su texto Colonial Desire: Hybridity in Theory, Culture, and Race (1995), Robert 

Young indica que los discursos de hibridez cultural que se presentan como metáfora de la mezcla 

racial implican que “hybridity as a cultural description will always carry with it an implicit 

politics of heterosexuality” (25). De esta forma, la masculinidad de Ascensión aparece en  

oposición a la virilidad excesiva de otros personajes racializados, tal como Cocambo, descrito 

como “un negro…con los antebrazos soplados de carne, cara y pectorales de gorila [que] otros 

negros miraban con admiración y respeto” (78), o bien de Valerio Verduga Barberán, un 

manabita descrito como “violador de mujeres criollas lindas y esquivas” 32(65). De esta forma, la 

masculinidad de Ascensión que en un principio se presenta como una forma de deseo 

racializado, “[la deseaba] más que nada, porque era una mujer blanca, con una voluntad de 

humillarla sexualmente” (72), a lo largo del relato se legitima a través de nuevo rol como 

protector de la mujer blanca ante sujetos violentos o bien potenciales rivales.  

La “retórica erótica” que guía la narrativa del hombre negro en Juyungo se construye a 

partir de discurso racializado y la ideología hétero-patriarcal que promueve la retórica nacional. 

En consecuencia, esta retórica nacionalista va a significar múltiples exclusiones no solo para el 

hombre negro, sino que para la mujer negra e indígena. El orden jerárquico que adquieren estas 

categorías culturales seguirá dominando el relato nacional en las siguientes décadas llegando a 

                                                 
32 Manabita describe a un campesino mestizo de la región de Manabí, en la Costa del pacífico. 



 

 

60 

 

ser definitorias en la construcción del relato de la mujer afrodescendiente en Ecuador a fines del 

siglo XX. El próximo capítulo explora el relato de la mujer negra en la novela Jonatás y 

Manuela (1996), de Argentina Chiriboga, y analiza la intersección de categorías hegemónicas de 

raza, género, clase y sexualidad en la representación de la figura de la mujer negra y blanca en la 

mantención y reproducción de discursos de nación e identidad nacional.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 

CAPÍTULO 3 

 JONATÁS Y MANUELA: CRISIS Y RECONFIGURACIÓN DE IMAGINARIOS 

HISTÓRICOS 

 La novela de ficción histórica Jonatás y Manuela, de Luz Argentina Chiriboga (1940-) 

publicada en 1994 y reeditada en el año 2010 como parte de una campaña de lectura nacional, 

regresa al periodo colonial para reconstruir el relato de una mujer ignorada por la historia 

ecuatoriana: Jonatás, la desconocida esclava de Manuela Sáenz (1797-1856?) quien a su vez 

constituye uno de los personajes más célebres de la historia de las naciones andinas. La novela se 

inicia con la historia de la abuela de Jonatás, Ba-lunda, la cual da cuenta del comercio 

transatlántico de esclavos hacia Sudamérica, para luego enfocarse en el encuentro entre Jonatás y 

Manuela durante la infancia de ambas mujeres. En la novela, la historia entre la esclava Jonatás y 

su ama Manuela se inserta en el contexto de las campañas previas a la batalla de independencia, 

en la cual ambas mujeres participan. El regreso a este período fundacional al que hace referencia 

la novela de Chiriboga ocurre en un momento en que el país atraviesa por una profunda crisis 

política, económica e institucional33. La novela de Chiriboga confronta este momento de división 

33 La crisis por la que atraviesa Ecuador durante la década del 90 se inicia con la reaparición de las disputas 

territoriales con Perú y alcanza su punto máximo con el quiebre del sistema bancario, lo que lleva al país a la 

dolarización de la moneda nacional en el año 2000. La inestabilidad social, la pérdida de la soberanía monetaria, y 

los desastrosos efectos que causa el quiebre del sistema financiero provoca la salida de miles de ecuatorianos al 

exterior, quienes en su mayoría viajan a España y los Estados Unidos, transformándose en la oleada migratoria más 

importante de la historia. Se estima que en la actualidad hay más de un millón de ecuatorianos residiendo fuera del 

país Ver: Ramírez Gallegos (2010).  



 

 

62 

 

nacional a través del relato de solidaridad de dos mujeres de razas y clases diferentes y que 

presenta su relación como una alegoría de “la unión de las razas”, un simbolismo que atraviesa el  

relato de la Independencia de las naciones andinas y éste como el momento fundacional más 

significativo del Ecuador contemporáneo (Polo- Bonilla 43). Este capítulo analiza la figura de la 

mujer en la novela Jonatás y Manuela y su rol en la reproducción y mantención de discursos de 

nación e identidad nacional. El proceso de re-imaginar a la mujer negra en relación a este 

momento histórico fundacional no solo pone en evidencia el carácter performativo del lenguaje 

en la narración de la nación, así como la nación como un constructo literario, sino que enfatiza la 

centralidad de la figura racializada de la mujer en la creación, reproducción y mantención de 

discursos dominantes de nación e identidad nacional.  Mi estudio comienza con un breve análisis 

de la construcción de la figura de la mujer como categoría cultural en la producción literaria de 

Ecuador durante el siglo XIX y principios del siglo XX, a través de la descripción de los ideales 

que la definen y su influencia en la construcción de la figura de Manuela Sáenz como símbolo 

nacional femenino en Ecuador.  

En la segunda parte del capítulo continuo con un análisis literario de la relación entre la 

figura de la esclava Jonatás y de su ama Manuela Sáenz, enfocándome en el uso de la imagen de 

Manuela Sáenz, como el ícono femenino más celebrado de la nación ecuatoriana, como 

estrategia narrativa para integrar a la mujer negra al imaginario cultural ecuatoriano como parte 

de la historia nacional. Chiriboga encuentra en la imagen de Manuela Sáenz una fuente de 

inspiración para representar la figura de la mujer negra como como parte del discurso que la 

nación impone sobre la mujer convirtiendo a la mujer negra en un símbolo patrio y una figura 

femenina que busca su propia libertad en la defensa de los valores y los ideales de la nación.  



 

 

63 

 

Este proceso también significa el reposicionamiento del afrodescendiente como parte de 

una comunidad diaspórica imaginada y por lo tanto como una “nueva etnicidad”, que como 

indica Stuart Hall, presenta la negridad como una experiencia unificadora, pero a la vez  

hegemónica (New Ethnicities 235), la cual encuentra su corolario en el comienzo de la narración 

de Ecuador como una nación multicultural. Esta nueva narrativa sobre el afrodescendiente va a 

estar mediada por el discurso de la diáspora africana en donde se busca establecer un relato de 

origen de la comunidad afrodescendiente en Ecuador a través del tropo de la resistencia inscrita 

en la mujer negra y representada por la figura por Ba-lunda y esta narrativa como una extensión 

del discurso del Estado ecuatoriano, el cual se hace presente a partir de la figura de Jonatás como 

símbolo del papel de las mujeres en la protección y defensa de los valores y la cultural nacional.  

 

 

El color del género: la racialización de la mujer en la narración de la nación ecuatoriana 

 

 

Como se discute en el primer capítulo, los principios ideológicos en que se sostiene la 

idea de nación e identidad nacional en Ecuador tienen como base discursos hegemónicos sobre 

raza y nación, en cuya construcción la figura de la mujer ha ocupado un rol fundamental. Desde 

principios de la república, intelectuales utilizan la figura de la mujer para reafirmar la idea de la 

superioridad de la tradición cultural hispana y de la identidad racial blanca-europea, excluyendo 

en este proceso tanto a mujeres indígenas como a afrodescendientes. Una de las primeras 

producciones literarias que promueve esta visión sobre la mujer en relación a la nación es el 



64 

poema épico “La virgen del sol: leyenda indiana” (1861), escrito por el intelectual y político Juan 

León Mera (1832-1894). El poema presenta la figura de la mujer indígena transfigurada como 

mujer blanca a través de la iconografía religiosa católica como modelo de inocencia, belleza, 

castidad sexual y ante todo sacrificio (Grijalva 189). El poema tiene como argumento el 

encuentro romántico entre Cisa y un guerrero incaico; cuya historia culmina con su conversión a 

la fe católica y su unión en matrimonio, reafirmando el poder de la iglesia católica como 

institución unificadora de la nación (190). Como ocurre con la construcción de la figura de la 

Virgen de Guadalupe en México, en la “Virgen del Sol” figura de la mujer indígena aparece 

mediada bajo la ideología de la religión católica como fuente de legitimidad e identidad nacional, 

y al mismo tiempo como símbolo del poder colonial y por representativa del proceso de 

conquista. Con la novela Cumandá, también escrita por Mera, reaparece la imagen de la 

virgen/indígena a través del relato de una niña blanca, Cumandá, criada por indígenas, quien 

crece para convertirse en una mujer de profunda pureza espiritual, quien sacrifica su vida para 

que, sobre su cuerpo, blanco y virginal, se construya la emergente nación ecuatoriana (Sommer 

240). Es importante notar en énfasis en la de-sexualización de la mujer a la que alude tanto “La 

virgen del sol” como “Cumandá”, lo cual se presenta como un importante modelo de virtud 

femenina que contribuye a la consolidación de la figura de la mujer blanca como metáfora de la 

pureza de la nación ecuatoriana tanto en términos culturales como raciales (Andrade 39). 

La transición hacia un gobierno liberal a principios del siglo XX significa a emergencia 

de un nuevo discurso sobre la mujer en relación a la moral y la conducta femenina. Según 

Grijalva, intelectuales del gobierno liberal, como Gonzalo Zaldumbide y Juan Montalvo, 

posicionan a la familia como base de la sociedad y a la mujer como central para su definición, 



 

 

65 

 

revelando así la construcción hétero-normativa y patriarcal del discurso nacional. El texto 

seminal de Doris Sommer Foundational Fictions se vuelve significativo para entender la forma 

en que la retórica nacional cumple un rol esencial en la definición de la mujer en relación al 

modelo heterosexual que subyace en la idea de la familia como base de la estructura de la 

sociedad de las nuevas naciones. Según Sommer, la producción literaria decimonónica construye 

la idea de la nación a partir del modelo heterosexual como alegoría nacional. Al respecto, la 

autora indica que erotismo y nación “become figures for each other in modernizing fictions 

[while] the rhetorical relationship between heterosexual passion and hegemonic states functions 

as a mutual allegory, as if each discourse were grounded in the allegedly stable other” (31). 

Dentro del régimen heterosexual en que se construye la nación la mujer ocupa un papel 

fundamental dentro de la familia como madre, esposa y educadora doméstica (Grijalva189). La 

función de la mujer dentro del núcleo familiar significa también imaginar a la mujer como un 

sujeto que necesita de guía y protección constante. En su artículo “Entre la santidad y la 

prostitución: la mujer en la novela ecuatoriana en el cruce de los siglos XIX y XX”, Jorge O. 

Andrade describe la obsesión de la elite intelectual por supervisar, controlar y disciplinar a la 

mujer como una forma de proteger la nación y los valores nacionales, lo que se traduce en la 

construcción de tropos femeninos que van a servir para alertar a la sociedad sobre las 

consecuencias que conlleva desobedecer las normas establecidas (43). Estos tropos van a 

circunscribir a la mujer dentro de dos categorías esenciales: la mujer virginal, sacrificada y 

virtuosa y la mujer transgresora y corrupta, quien es considerada como una amenaza para la 

integridad de la familia, así como para su reproducción y mantención.  



 

 

66 

 

Novelas como La emancipada34  (1863) van a presentar el tropo de la mujer transgresora 

a través de personajes que rechazan su papel de esposa o madre, representando a personajes 

femeninos como un peligro para la integridad del matrimonio, la familia y la educación 

doméstica, así como para reproducción biológica de la familia (41). Otro ejemplo aparece en la 

novela A la costa, de Luis A. Martínez, en donde la ascendencia africana del personaje se asocia 

con la debilidad moral de la mujer, lo cual la lleva a mantener relaciones sexuales fuera del 

matrimonio; un acto que el autor describe como una conducta ilícita y desafiante que se inscribe 

en el cuerpo racializado del personaje de Mariana: 

“Mariana, por uno de esos fenómenos bastante frecuente, era el reverso de su 

hermano: bulliciosa, energética y atrevida. El tipo físico anunciaba un 

temperamento ardiente, porque era morena de ojos negros, labios abultados, pelo 

negro y ensortijado, tipo exacto de la cuarterona, como si en los antepasados de su 

familia hubiera circulado sangre africana”. (Martínez 14)  

La hiper-sexualidad implícita en el cuerpo de Mariana se transforma entonces en la fuente de su 

transgresión; una transgresión que implica imaginar a la mujer negra, es decir a la mujer no 

blanca, como una mujer corrupta y falta de moral. La transgresión de la mujer va castigada 

severamente en los textos decimonónicos, lo que puede conllevar incluso la muerte. Andrade 

indica que, con frecuencia, los personajes femeninos en estos textos son expulsados del ámbito 

familiar, rechazados por la sociedad, y empujados a la marginación, la pobreza o la prostitución, 

en donde son abusados y explotados, justificando así la violencia sobre la mujer (43). Mientras 

                                                 
34 La Emancipada es publicada por entregas en 1863, y se publica como texto en 1974, y a pesar de la distancia en la 

publicación, el texto alcanza una alta aceptación entre público lector ecuatoriano. 



67 

que la literatura decimonónica va a construir una narrativa que insisten en proteger a la mujer 

blanca burguesa como símbolo de la nación a través de su control y disciplina, tanto 

la literatura indigenista como de realismo social van a construir una narrativa que va a contribuir 

a la marginación de la mujer negra y de la mujer indígena, justificando tanto su exclusión como 

la violencia sobre ellas. Mientras que estos géneros literarios tienen como objetivo principal 

llamar la atención sobre la explotación de las mayorías marginadas por el proceso de 

modernización, al mismo tiempo van representar a la mujer negra y a la mujer indígena como un 

efecto residual de los procesos de desarrollo, ejerciendo una violencia simbólica sobre ellas que 

va a contribuir a su constante desplazamiento y exclusión. Según Dulfano, textos indigenistas 

como Huasipungo (1934) representan a la mujer indígena como un arquetipo deshumanizado y 

pasivo, cuyo principal objetivo es ser objeto de consumo para el hombre y para la reproducción 

biológica: “often silent, reaping nominal literary worth, and bearing no consequence in the plot, 

the indigenous women is used, exploited, overlooked, or discarded depending on the literary 

movement even more so than men” (16). 

De manera similar, la mujer negra es representada como un individuo marginal, marcado 

por la pobreza y la violencia. Este es el caso de Baldomera (1938), novela escrita por Alfredo 

Pareja Diezcanseco, cuya protagonista, Baldomera, se identifica claramente con los sectores 

marginales de la sociedad como mujer trabajadora, pobre y mulata; víctima de una violencia 

insólita ejercida tanto en el espacio privado como en el espacio público y que ésta combate con 

fuerza, pero sin éxito (Handelsman 196). La violencia implícita en estos textos sobre la mujer 

negra y la mujer indígena va a reforzar su representación como sujetos indignos de protección 

patriótica, convirtiendo su cuerpo en parte de una frontera imaginaria que contribuye mantener y 



 

 

68 

 

legitimar la idea de la nación. La explotación y la violencia sobre el indio y el abuso y la 

exclusión de la mujer negra y la mujer indígena van a respaldar la narración de la nación 

moderna ecuatoriana como una sociedad mestiza. De esta forma, la emergencia de nuevas 

identidades étnico-raciales, va a contribuir a la consolidación de un imaginario nacional ligado al 

discurso de la superioridad blanca, la preeminencia de la herencia cultural hispana y la 

reafirmación de la hegemonía hétero-patriarcal, estableciendo una conexión entre las renovadas 

ideas de “patria” y “nación” con los consiguientes modelos de ciudadanía que promueven dichas 

ficciones étnicas bajo el discurso del mestizaje.  

Dentro de la retórica de control y supervisión que impone el discurso nacional sobre la 

mujer se encuentra la figura de Manuela Sáenz, quien aparece como eje de la narrativa de la 

mujer negra en la novela de Chiriboga, un personaje histórico que según la historiadora Pamela 

Murray “stands out as one of Latin America’s history most intriguing figures” (291). Manuela 

Sáenz pasa a la esfera pública tras establecer una relación íntima con Simón Bolívar, a quien 

conoce en el reducido círculo de la aristocracia ecuatoriana. Manuela Sáenz nace en Quito, hija 

ilegítima de un corregidor español y una mujer criolla, se casa a temprana edad en un 

matrimonio concertado por su padre, lo que la lleva a viajar por Latinoamérica y el caribe, 

asentándose finalmente en Lima, Perú, lugar donde participa junto a otras mujeres en la 

conspiración en contra de la Corona Española durante los procesos de emancipación (Vilalta 69). 

A pesar de que la popularidad que ha alcanzado la imagen de Manuela Sáenz se debe 

principalmente al relato romántico que se construye sobre su relación con Bolívar, estudios 

recientes han demostrado la centralidad del rol político de Sáenz como consejera e informante de 

Bolívar y como heredera del proyecto bolivariano, por lo que llegó a ser considerada una 



69 

amenaza para la consolidación de los estados independientes (69). Sin embargo, de la prolífica 

producción artística sobre Manuela Sáenz, que incluye novela, novela erótica, ensayo, poesía, 

cinematografía y hasta ópera, ninguna llega a equipararla con la figura omnipotente de Simón 

Bolívar, restándole cualquier influencia política que pudiera minar el poder que la historia oficial 

ha delegado sobre la figura patriarcal del “libertador” (Lander 169). 

Mientras que los cronistas de la época describirían a Sáenz según su tendencia 

bolivariana u opositora como el interés romántico de Bolívar o como la mujer adúltera 

entrometida en los asuntos de Estado (166), con la publicación de la biografía Manuela Sáenz: 

La Libertadora del Libertador en 1944 se populariza la imagen de Manuela como amante de 

Bolívar y como una mujer apasionada y sacrificada tanto por su amado como por la nación, una 

imagen que se crea a partir del relato de “La conspiración de Santander”, el cual describe cómo 

Manuela arriesga su propia vida para salvar la vida del general35. A partir de los años 60, la 

figura de Manuela Sáenz es recuperada para reinsertar a la mujer en un papel activo en la defensa 

de los ideales socialistas en un contexto político latinoamericano dominado por movimientos 

revolucionarios. Así, la imagen de Manuela Sáenz como una mujer que lucha por la liberación de 

su pueblo va a capturar la imaginación de poetas y escritores como es el caso del célebre poema 

de Pablo Neruda, “La insepulta de Paita” (1962) en donde Manuela es descrita como una heroína 

olvidada que lucha fervorosamente por los ideales libertarios, mientras que en la novela de 

35 Alfonso Rumazo González es autor de La Libertadora del Libertador. Otra bibliografía que contribuye a crear la 

imagen de Manuela Sáenz desde una versión romantizada hasta bordear en lo erótico es The Four Seasons of 

Manuela: A Biography (1952), escrita por Víctor von Hagen, publicada en Boston y traducida al español por varias 

editoriales latinoamericanas.  



 

 

70 

 

Gabriel García-Márquez El general en su laberinto (1989) se promueve una visión de Manuela 

como la fiel e incomparable compañera de Bolívar.  

La prolífica producción cultural sobre Sáenz que aparece a lo largo de la segunda mitad 

del siglo XX va a reemplazar su posición como personaje histórico con la figura de Sáenz como 

legenda, lo que significa re-imaginarla como “a larger-than-life figure who speaks to their ideals 

and values and reflects an heroic-mythic view of their nations' past” (Murray 291). De esta 

forma, la narrativa que predomina sobre Manuela contribuye a la promoción de un modelo de 

conducta femenino que se sostiene en los valores tradicionales de la fidelidad y el sacrificio 

femenino al mismo tiempo que promueve la imagen de la mujer como protagonista activa en la 

defensa de los valores nacionales, equiparando la importancia de su rol en el espacio privado con 

su rol en el espacio público.  

Mientras que en Ecuador también persiste la imagen romantizada de Manuela como una 

mujer leal, quien se sacrifica tanto por Bolívar como por la causa independentista, a partir de la 

década del 80 los intelectuales ecuatorianos se van a enfocar en resaltar su pertenencia a la clase 

aristocrática y por lo tanto en mantener su reputación en relación a su posición social como 

“símbolo nacional” (Vilalta 67). La necesidad de proteger, mantener y controlar la identidad 

oficial de Sáenz se ve ejemplificada en la apertura de un museo privado en su honor en la ciudad 

de Quito en 1998, cuya muestra presenta a la quiteña como un modelo idealizado de mujer, así 

como en la publicación de una colección de ensayos titulados “En defensa de Manuela Sáenz” 

(1988), en respuesta a la publicación en de una novela erótica sobre Sáenz en España (Murray 

310). Las recientes intervenciones para reposicionar, controlar y mantener la imagen de Manuela 

Sáez como un símbolo patrio no solo representan una forma reproducir el orden simbólico de la 



 

 

71 

 

sociedad ecuatoriana, sino que intenta conectar la defensa de los ideales y los valores nacionales 

como parte esencial de la virtud y la moral de la mujer como una “verdadera ciudadana”.  

La autoridad simbólica que ha alcanzado la imagen de Manuela Sáenz como un personaje 

en que se sintetizan los valores nacionales es clave en el análisis de la figura de la mujer negra en 

la novela Jonatás y Manuela. Chiriboga apela a la historia oficial a través de la imagen de 

Manuela Sáenz para re-imaginar a la mujer negra, lo que significa ignorar su posición histórica, 

y en su lugar, posicionarla como parte de un mito nacional que busca presentar la relación entre 

la esclava Jonatás y su ama Manuela como una relación de amistad para enfatizar el tropo de la 

solidaridad interracial. Este relato de alianza inter-étnica surge en un momento en que la crisis 

económica, política e institucional que remece al país se ve aumentada por la reaparición de las 

disputas territoriales con Perú, reavivando el cuestionamiento sobre la capacidad de la nación 

ecuatoriana de ejercer soberanía territorial.  

A esta crisis nacional, se suman las movilizaciones populares lideradas por grupos 

indígenas, las cuales se extienden a lo largo del territorio llegando a paralizar al país por varios 

días consecutivos36.  La ubicua presencia de hombres y mujeres indígenas en el escenario 

nacional y sus categóricas demandas no solo toma por sorpresa a la sociedad ecuatoriana sino 

que regresa como una carga histórica que recuerda a la nación tanto del discutido “problema 

indígena” como del fantasma de la sublevación indígena y de la incapacidad de la nación de 

ejercer control sobre el territorio y sus habitantes37. De esta forma, la presencia indígena en el 

                                                 
36 Las demandas de los grupos indígenas, organizados bajo la Corporación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador 

(CONAIE), se centra en la oposición a la privatización de los servicios del estado, el reconocimiento de su territorio 

ancestral, la incorporación en la Constitución de "Derechos Colectivos" y la ratificación del Convenio 169 de la 

OIT. Ver Santana, “Actores y escenarios étnicos en Ecuador: el levantamiento de 1994. 
37 Aquí me refiero al texto fundacional Cumandá (1877), en donde se describe a los indígenas como seres salvajes, 

cuya rebelión no solo causa la muerte de misioneros y españoles, sino que interrumpe el progreso material y 



72 

escenario nacional va a ser interpretada como una amenaza por cuanto significa la aparición de 

un “otro racial insurgente” (Guerrero, El levantamiento 124); individuos “sin patriotismo ni 

sentimiento por la nación”, “una amenaza para el futuro nacional” quienes llevarían a la sociedad 

ecuatoriana al caos y al retroceso (Construction of the Miserable, 556). 

La caracterización de las protestas indígenas como un acto de desafío a la estabilidad y el 

avance de la nación está íntimamente ligado al rol que el indígena ha ocupado en el imaginario 

nacional a lo largo de la historia de Ecuador. La figura del indígena no solo ha sido utilizada para 

construir un relato de origen que justifique un pasado desde donde construirse como nación, sino 

que la articulación del indígena como parte del pasado nacional se ha convertido en el eje central 

del discurso de modernización de la nación, ligando la identidad racial de la nación (mestiza o no 

indígena) con ideas de progreso y desarrollo (de la Torre 698). Esta visión de la sociedad 

ecuatoriana será reafirmada tanto en la literatura como por los gobiernos de turno a largo del 

siglo XX, poniéndose en evidencia a través de una frase citada con frecuencia por el mandatario 

y general del ejército Guillermo Rodríguez Lara, en donde afirma que: “ya no hay más 

problemas en relación a los indígenas […] todos nosotros pasamos a ser blancos cuando 

aceptamos las metas de la cultura nacional” (citado en Charvet 97). La afirmación de Rodríguez 

Lara no solo plantea la asimilación cultural del indígena como condición intrínseca para el 

progreso del país, sino que vuelve a señalar al indígena como el principal inhibidor del desarrollo 

de la nación. En consecuencia, la presencia de grupos indígenas ya no como una figura 

imaginada sino como ciudadanos que retoman el escenario político no solo representa un acto de 

espiritual alcanzado por los Jesuitas. Huasipungo (1934), también describe una rebelión indígena, quienes, cansados 

de la explotación, se levantan en contra de los hacendados, asesinando al dueño de la hacienda, a un capataz y a un 

aristócrata.  



 

 

73 

 

desafío a la nación, sino que va a poner en cuestionamiento las bases ideológicas que hasta 

entonces habían definido la identidad histórica de la nación ecuatoriana. De esta forma, Jonatás y 

Manuela contribuye a restablecer la narrativa dominante por cuanto reposiciona a la mujer 

afrodescendiente, como una figura racializada, como parte del relato de alianza interracial que 

promueve el discurso nacional, así como del mito de sacrificio y lealtad femenino reafirmado en 

la figura de Manuela Sáenz, demostrando que la forma en que recreamos el pasado, como indica 

Trouillot, revela la forma en que nos imaginamos como comunidad en el presente (16).  

El reposicionamiento de la mujer negra como parte de mito de la independencia hace que 

la novela Jonatás y Manuela se construya desde dos de los principales discursos que han 

definido la identidad histórica de la nación ecuatoriana: la identidad racial como un imaginario 

que se construye en directa oposición a la figura del indígena y la figura de la mujer como una 

categoría cultural en donde se construyen, mantienen y reproducen nociones dominantes de raza 

y nación.  

Mientras que la mujer negra, representada en los personajes de Ba-lunda y Jonatás, 

reaparecen en la narrativa de Chiriboga como un elemento que contribuye simbólicamente a la 

mantención de la narrativa oficial de la nación a través de una historia que invoca el espíritu 

patriótico y la unión para la defensa de la nación, el eje principal que guía la narrativa de la 

mujer negra en Jonatás y Manuela se encuentra en el reposicionamiento de la mujer negra como 

parte del discurso hegemónico sobre la mujer. De esta forma, la mujer negra aparece incorporada 

al imaginario nacional como un sujeto que contribuye a la nación a partir de la reafirmación de 

su posición como una figura femenina que contribuye a la mantención y reproducción de los 



74 

valores y la cultura nacional, así como a la unión y la defensa de la nación que representa el mito 

de la independencia. 

En la introducción del texto, Identity, Nation, Discourse: Latin American Women Writers 

and Artists (2009), Claire Taylor discute cómo las contradicciones que encuentran las escritoras 

latinoamericanas al enfrentar la rigidez de la tradición literaria nacional, así como la restringida 

definición de la idea de nación y patria obliga a las mujeres intelectuales a hacer uso de las 

fragmentaciones y contradicciones del discurso oficial: 

“since women are frequently excluded from both forms of patrimonio - that is, 

that national discourse and literary discourse frequently construct themselves on 

the exclusion of women, or on the reduction of women to a set of particular types 

and tropes – then the creative ways in which women writers attempt to engage 

with these discourses is central to tactical agency…one which is partial, knowing, 

and for particular and limiting purposes” (xiii). 

Para Chiriboga, esta estrategia significa posicionar a la mujer negra como parte del relato 

nacional, lo cual implica imponer un discurso hegemónico sobre la mujer negra, un complicado 

proceso retórico que, como indica la socióloga ecuatoriana Silvia Charvet, refleja la ambigüedad 

de la continuidad histórica de la nación y la fragilidad de la identidad colectiva en relación a la 

crisis de fines del siglo XX en Ecuador (31). Las contradicciones que presenta la novela Jonatás 

y Manuela la convierten en un texto fundamental para entender construcciones dominantes de 

raza, género y nación y por lo mismo, es un texto sumamente problemático. Por una parte, la 

complicidad del texto de Chiriboga con el discurso oficial demuestra cómo la producción 

cultural en Ecuador continúa siendo un mecanismo al servicio de una identidad estatal; una 



 

 

75 

 

condición que se formaliza con la instauración de la Casa de la Cultura del Ecuador, momento en 

que la narración de la nación se convierte en una preocupación exclusiva del Estado (Polo-

Bonilla 53). De esta manera, la apropiación retórica del mito de Manuela Sáenz como estrategia 

narrativa para la inscripción de la mujer negra como parte del imaginario nacional puede 

considerarse como una táctica que tiene como propósito inmediato criticar la invisibilización 

histórica de la mujer negra en Ecuador, sin embargo, lo hace a través de una tradición literaria y 

una retórica nacionalista que se ha construido a partir de, justamente, la exclusión de mujeres, 

afrodescendientes, indígenas, así como de los pobres e iletrados, contribuyendo a la mantención 

de su invisibilidad.    

Mientras que la descripción de los mecanismos de dominación de la empresa colonial que 

acompaña el relato de Ba-lunda como esclava actúa como una literatura de denuncia, que tal 

como la literatura indigenista tiene como propósito criticar la explotación del oprimido, en esta 

narrativa la subjetividad de Ba-lunda como mujer, afrodescendiente y esclava, no logra 

articularse sino que aparece mediada por la voz de la autoridad masculina, desplazando la 

experiencia de la mujer negra como sujeto que negocia espacios sociales, políticos y culturales.  

La próxima sección analiza la retórica que respalda el proyecto narrativo de Chiriboga, las 

estrategias discursivas que utiliza para incluir a la mujer negra como parte del imaginario 

diaspórico, así como las contradicciones que aparecen en el reposicionamiento de mujer negra 

como parte de la historia oficial y por lo tanto como parte del “patrimonio nacional”. 

  

 

 



76 

Mujer, destierro y desamor: la patria como símbolo femenino 

Todavía huelo la espuma del mar que me hicieron atravesar 

La noche, no puedo recordarla 

Ni el mismo océano podría recordarla 

Pero no olvido el primer alcatraz que divisé 

… 

Me dejaron aquí y aquí he vivido 

Y porque trabajé como una bestia 

aquí volví a nacer 

… 

Mi real independencia fue el palenque  

y cabalgué entre las tropas de Maceo 

Sólo un siglo más tarde 

junto a mis descendientes 

desde una azul montaña. 

Nancy Morejón Mujer negra (1975) 

En el celebrado poema de Nancy Morejón Mujer negra, el sujeto poético traza sus 

orígenes a través de una narración trans-histórica que la lleva desde África hasta Cuba en donde 

“renace” para reposicionarse como parte de la historia de la nación cubana como mujer y como 

afrodescendiente, construyendo progresivamente su subjetividad a través del tropo de la 

resistencia, la rebelión y el descubrimiento de un sentido de libertad como parte de la historia 

nacional, lo cual toma forma en los incipientes movimientos emancipatorios en los cuales 

participa. Según Williams, en el poema, la protagonista es presentada como una figura 

revolucionaria consumada, no solo por su papel en las guerras de emancipación y en la 

Revolución Cubana, sino por su rebelión en contra de las imágenes tradicionales de la mujer 

negra como una mujer pasiva (158). De manera similar, Chiriboga adapta el discurso pan- 



 

 

77 

 

africano utilizado por autoras del Caribe hispano como Morejón para reposicionar a la mujer 

negra como parte de la diáspora africana para posicionarse como parte la historia de la  

nación ecuatoriana. Como es el caso con Morejón, la adopción del discurso pan-africano, como 

una forma de construir una narrativa de origen, es una estrategia discursiva que más allá de 

cuestionar el legado colonial intenta alinear la subjetividad de mujer negra con los ideales 

nacionales para construir una memoria colectiva.  

 A partir del relato del comercio transatlántico de esclavos y de su circuito hacia 

Sudamérica, Cartagena de Indias como su puerto de entrada y su destino final en las plantaciones 

de los padres jesuitas en los Andes ecuatorianos, Chiriboga describe la vida de la mujer negra 

como inextricablemente entrelazada a la historia nacional38. Como indica la autora en una en una 

entrevista ofrecida en el año 2004, el primer capítulo de su novela tiene como objetivo 

“testimonia[r] todas las escalas de la diáspora…el desarraigo del negro traído a la fuerza para ser 

convertido en un instrumento de trabajo para levantar las grandes fortunas de América. Comencé 

desde la herencia, la raíz. La negritud, el tambor que es tan nuestro” (Watson Miller 34). Uno de 

los aspectos fundamentales del discurso afro-céntrico es la recuperación del continente africano 

como la patria ancestral, la cual se imagina como la raíz y la fuente que une a todos los pueblos 

de la diáspora (Lao-Montes 52). En consecuencia, la primera sección de la novela explora el 

trauma de la experiencia diaspórica al efectuar un retorno imaginario a África, con el cual 

                                                 
38 La figura de la plantación a la que hace referencia Chiriboga se relaciona con lo que el escritor cubano Antonio 

Benítez Rojo describe en relación al Caribe como una “isla que se repite”. En relación a el texto de Benítez Rojo, 

María Elena Oliva indica “En la búsqueda por entender la complejidad de Caribe, este autor propone entender la 

región como una societal area, en la que la figura de la plantación resulta fundamental. Modelada por Europa la 

estructuración socioeconómica de la plantación es transversal a todos los países del Caribe, y a pesar de que sus 

fechas de instalación son distintas para cada isla, y que además se resignifica en cada lugar, su carácter repetitivo 

entrega coincidencias históricas a toda la región”. Ver La negritud, el indianismo y sus intelectuales: Aimé Cesaire y 

Fausto Reinaga (2014). 



78 

establece de manera simbólica una continuidad histórica desde donde los afrodescendientes en 

Ecuador puedan imaginarse como comunidad. 

Con este propósito, la primera parte del relato se centra en las memorias de la abuela 

africana de Jonatás, Ba-Lunda, para reconocer un espacio geográfico, cultural y social que 

respalde su relación con su tierra ancestral. El texto comienza evocando a África a través de la 

percepción sensorial, un registro que se mantiene a lo largo del relato de Ba-lunda y que 

caracteriza a la producción literaria negrista y afrocubana: 

El tan tan de los chekerés se introdujo por la única puerta del barracón…El tan 

tan, acompañado de una canción espanta el huirachuro, ave que llama con su silbo 

el espíritu de los difuntos radicados en el corazón del cielo…El ruido de los 

tambores se dispersa en el viento, voz intermediaria entre el mundo real y el 

mundo de los espectros...Le acosaron [a Ba-Lunda] la nostalgia y la desgracia 

más terrible de todas las desgracias, el destierro. ¿Dónde proveerse de alegrías? 

¡Cómo extrañaba su África! La imagen del alto Níger se ensanchaba día a día, 

noche a noche. (Chiriboga 9, 11) 

En el acto de recordar Ba-Lunda ofrece una coherencia imaginaria de la experiencia de 

fragmentación que caracteriza a la diáspora africana. De acuerdo con Stuart Hall, el 

redescubrimiento de África como cuna ancestral constituye un elemento fundamental de los 

discursos de la diáspora africana y del desarrollo de una identidad cultural como 

afrodescendientes (Cultural 394). En este proceso de re-conocimiento, África se convierte en un 

marcador simbólico de historias compartidas por la diáspora africana en las Américas en relación 

al “desplazamiento, la opresión, la resistencia y la contra-memoria” y por lo tanto constituye la 



 

 

79 

 

primera etapa en el camino hacia la creación de una identidad afro-diaspórica (Lao Montes 54). 

De esta manera, el relato de Ba-Lunda vuelve a África para desde ahí delinear una conexión 

histórica que encuentra su punto de fragmentación en la travesía transatlántica y posteriormente 

el destierro: 

Una madrugada, le acometió un pensamiento: sería iba, la idea de convertirse en 

esclava la estremeció desde la coronilla hasta los pies…Al despertar, contó a su 

marido el sueño: desde el fondo del río había surgido un pez que, abriendo sus 

fauces, la absorbió, y en la barriga del animal hizo un largo viaje del que fue  

imposible regresar; desterrada se veía llorando inconsolable [...] Los captores 

dieron la orden de seguir. El conjunto caminó lento, los pies no obedecían, tal si el 

cuerpo se hubiera quedado en el camino. Ba-lunda avanzó callada. Consideró sin 

razón su existencia. Le asustó la idea de continuar viviendo aquella vida que era 

una especie de aprendizaje de la muerte. (Chiriboga 16, 33)  

El presagio del secuestro, la eventual captura de Ba-lunda y el viaje sin retorno intentan acentuar 

el desarraigo como una condición que define la experiencia de la diáspora y al mismo tiempo 

contribuye a crear una memoria cultural que provea a los afrodescendientes en Ecuador de un 

marco de referencia desde donde imaginarse como comunidad.  

 Según Agustín Lao-Montes, el discurso afro-céntrico, está definido por nociones de 

tradición y autenticidad, el cual tiende a corresponder con discursos dominantes de raza y género 

(52). De esta forma, Ba-lunda, como representante de la nación ancestral, asume una posición 

central como vínculo entre ambas culturas. Por lo tanto, su relato sirve tanto para reafirmar la 

conexión ancestral con África como para posicionar a la mujer como el eje que guía este 



80 

imaginario diaspórico. Este “nacionalismo negro” se manifiesta en la novela como una proclama 

que toma forma en el espíritu que guían los actos de resistencia de los esclavos, “Constantemente 

los esclavos hablaban del derecho de volver a su patria” (51); un sentimiento que se incrementa 

con el tiempo y se transforma en lo que la autora define como un canto de libertad, el Kan: 

“Kan era la voz que pasaba de boca en boca; venía semejante a un suspiro, se 

ausentaba y regresaba, tal una ola que se va y retorna con más fuerza…Kan era 

una constante en el trabajo, los ritos, los sueños. El término venía, pasaba y volvía 

revitalizando en los susurros del viento, en el canto de los pájaros, en la corriente 

del río. Parecía una sutil oración de independencia”. (52) 

El “canto de independencia” que menciona Chiriboga hace referencia al tropo de la resistencia, 

la supervivencia y la rebelión que se presenta a lo largo del texto personificado primero en Ba-

Lunda y más tarde Jonatás. El relato continúa registrando la contribución económica de los 

afrodescendientes a la nación a través del trabajo forzado mientras describe los mecanismos de 

dominación de la empresa colonial junto a los contantes actos de resistencia de los esclavizados. 

Chiriboga describe la imposición de la tradición católica, los castigos y los abusos físicos, las 

organizaciones secretas, los escapes de los cimarrones, los suicidios masivos y otros actos de 

rebeldía como evidencia de la resistencia y el constante desafío de los esclavizados. Sin 

embargo, Chiriboga intenta resaltar especialmente la tenacidad de la mujer negra a través de la 

historia de Ba-lunda. Aunque de forma transitoria y contribuyendo a enfatizar el carácter 

perseverante de la protagonista; Ba-lunda aparece como una figura femenina que representa el 

legado de esfuerzo y resistencia de la mujer negra. En sus deseos por regresar a su tierra natal 

Ba-lunda organiza un plan secreto para asesinar al capataz, así como al padre jesuita a cargo de 



 

 

81 

 

la plantación. Sin embargo, su plan se ve frustrado cuando se da cuenta que, tras su muerte, todo 

continúa igual. Tanto el padre como el capataz son reemplazados y ella juntos a otros 

esclavizados son trasladados a otra plantación. El relato del intento frustrado de Ba-lunda por 

escapar subraya la inconmensurable dimensión impuesto por el sistema de esclavitud como una 

institución que abarcaba todas las dimensiones del registro social, político, económico y cultural. 

Es en este momento que tanto la historia como la voz de Ba-lunda parecen alcanzar un límite 

discursivo, lo que significa presentar la experiencia de mujer negra bajo la institución de la 

esclavitud como un momento al cual es imposible de acceder: 

A pesar del encierro y del trabajo durante dieciséis horas, Ba-lunda creó en su 

mente un mundo antes desconocido, en el que se refugiaba. Para ella era como si 

se hubiera desmoronado la montaña y le cubriera el camino hacia la libertad, y su 

río Níger, en una creciente de invierno, arrasara con todo a su paso, dejando solo 

desolación. Prisionera de estas ideas, algunas veces no determinaba si era realidad 

o imaginación lo que le sucedía. (33, 37) 

La descripción de la experiencia de Ba-lunda como parte de un espacio “real” pero a la vez 

“imaginario” sugiere un distanciamiento de este momento histórico. El mundo en que busca 

refugio Ba-lunda, aunque la autora lo anuncia, es un espacio inaccesible para el lector, lo cual 

deja entrever las dificultades que enfrenta el autor para recrear una narrativa sobre este momento 

colonial, y en particular sobre la subjetividad de la mujer negra, que logre describir la 

experiencia de Ba-lunda como mujer, afrodescendiente, madre, y como sujeto esclavizado.  

 La exploración de la subjetividad de la mujer negra bajo la institución de la esclavitud 

es uno de los aspectos central que guía la producción literaria Neo-esclavista, la cual tiene su 



82 

origen en las narrativas de escape y liberación de los esclavos durante el siglo XIX en las 

colonias de Gran Bretaña en el Caribe, así como en los Estados Unidos en el contexto del 

proceso abolicionista. Según Angelyn Mitchell, la importancia de re-contar la vida de los 

afrodescendientes, y en especial de la mujer negra, como parte de la institución de la esclavitud 

tiene como objetivo principal la exploración de la noción de “libertad” como una forma de 

cuestionar definiciones esencialistas de raza y nación: 

Liberatory narratives are concerned with more that the state of being; their primary 

function indeed is in describing how to achieve freedom. In doing so, the liberatory 

narrative seeks to eclipse the deterministic condition of racial enslavement…which offers 

narrative possibilities for healing the wounds caused by racism, institutionalized or 

otherwise” (4). 

Siguiendo la propuesta de Mitchell, el propósito de re-contar la experiencia de la esclavitud 

debería necesariamente explorar el proceso de liberación personal que sobrelleva Ba-lunda como 

un proceso tanto intelectual, psicológico y espiritual que nos ofrezca nuevas perspectivas para 

entendernos como sociedad marcada por el racismo y la discriminación como parte del legado 

colonial. Consciente de esta esta contradicción, Chiriboga resuelve la ambigüedad que presenta 

el desarrollo del personaje de Ba-lunda construyendo su subjetividad como esposa bajo el 

modelo tradicional femenino, una estrategia retórica que posiciona a la mujer negra como parte 

del discurso oficial. Esto también significa que la hegemonía heterosexual que define a la 

sociedad ecuatoriana va a encontrar un paralelo en el discurso del nacionalismo negro 

enfatizando la hétero-normatividad en la construcción de la identidad de la mujer negra. 



 

 

83 

 

 Una de las formas en las cuales la autora va a revelar la forma en cómo el discurso 

hegemónico sobre la mujer gobierna sobre la identidad de Ba-lunda es a través de la figura de la  

mujer bajo el discurso de la familia tradicional y la virtud femenina. De esta manera, al relato de 

destierro de Ba-lunda se sobrepone la historia de su relación con su esposo Jabí en su tierra natal, 

un espacio imaginario al que Ba-lunda regresa a través de sus memorias y para lo cual Chiriboga 

apela a un estilo literario marcado por la emotividad y el sentimentalismo, enfatizando así su 

permanente conexión con las bases ideológicas que busca promover la literatura romántica del 

siglo XIX. En el siguiente fragmento, Chiriboga describe una de las memorias de Ba-lunda a 

partir del papel de la mujer como parte del modelo de la familia tradicional, un role que la autora 

describe como un espacio de pertenencia y libertad:  

[Ba-Lunda] siempre se había sentido reina de su casa, con ventanas al río, donde 

aprendió a cantar como si los pájaros le dieran lecciones de por la mañana...Ba-

Lunda añoraba su almohadón de plumas, sus paseos con Jabí por las orillas, sus 

idas al río por las mañanas, las visitas a su madre, las conversaciones con sus 

amigas y el olor de los nardos. Sobre todo, extrañó algo que había gozado sin 

sentirlo, la libertad. (Chiriboga 16, 25)  

La domesticidad familiar que recrea la figura de Ba-lunda como “reina de la casa” aparece como 

una apología al rol tradicional de la mujer que se presenta a través de la literatura decimonónica 

como un modelo de conducta que ha garantizado la inclusión de la mujer blanca al imaginario  

nacional. Históricamente, la mujer negra ha sido excluida de ideales femeninos como la pureza, 

el honor u otros ideales relacionados con la familia como la maternidad o el matrimonio (Collins 

7). De esta forma, Chiriboga construye la “libertad” de Ba-Lunda desde el espacio doméstico y 



 

 

84 

 

desde la moral que conlleva la pertenencia a la familia tradicional, lo que contribuye a 

transformar su “cuerpo africano” en una figura femenina que sea posible imaginar como parte 

del espacio nacional. La hegemonía del modelo patriarcal que representa el uso de la figura de 

mujer tradicional decimonónica como parte de la narrativa de la mujer negra también significa 

crear un espacio textual para la voz masculina, la cual se hace presente para disciplinar y 

censurar la conducta femenina. Esta voz se hace presente en las reflexiones de Jabí, el esposo de 

Ba-lunda tras su captura: 

Los ojos de Jabí reflejan el tormento en que vive; su corazón palpita únicamente 

por sus seres desarraigados, su voz suena apagada y suplicante. Mira el lecho 

donde dormía con Ba-Lunda; se torna pensativo y triste, preguntándose siempre lo 

mismo. Tal si hubiera caído en una curva de masoquismo, se martiriza tratando de 

saber lo que estarán haciendo su mujer y su hija. A pesar de no haber transcurrido 

muchas lunas, aún no tiene noticias de ellas. Sin embargo, esa angustia lo 

persigue como sombra, y debe haberla sentido también Ba-Lunda, porque desde 

que se conocieron, existió entre los dos un vínculo de verdadero afecto, un destino 

común que consolidaba su unión. (Chiriboga 63) 

La captura y el desarraigo de Ba-Lunda son representados por Chiriboga como el fracaso del 

hombre (negro) de proteger a su familia, lo que produce un “angustia masculina” que se refleja 

en las divagaciones de Jabí y que representa las consecuencias que conlleva la incapacidad del 

hombre de ejercer dicho control: 

Sollozando [Jabí] fue a la orilla y largo rato estuvo contemplando el río. Al 

maldecirlo, oyó voces emergidas de la corriente: 



85 

- Jabí, ¿por qué no me salvaste? Tú sabías que los blancos estaban cazándonos. 

 - ¿Quién habla? 

 - Lo soñé, te lo dije, tú eres el culpable. 

Volvió a la casa, la sintió más desolada que otras veces. Enredado en sí mismo, 

aturdido por la soledad y las remembranzas, creyó que, para mitigar sus 

sufrimientos,  sería mejor dejarse capturar y ser vendido, así iría al otro lado y 

estaría junto a Ba-lunda y su hija. (26) 

La ansiedad que provoca la desintegración de la familia está relacionada tanto con la autoridad 

masculina como su eje, así como con la institución de la familia como la unidad principal en que 

sustenta el poder patriarcal. De esta forma, el control de la voz autoral no solo confirma la 

autoridad masculina, sino que denuncia las consecuencias que conlleva la falta de su control y 

supervisión. Mientras que el discurso nacional ha excluido a la mujer negra del espacio de la 

familia, la autoridad masculina que representa la figura de Jabí logra construir un espacio de 

pertenencia para Ba-lunda para otorgarle desde ahí una identidad como mujer en el rol 

tradicional de esposa, definiendo a Ba-lunda como una mujer que, a pesar de construir una 

subjetividad de forma arbitraria, ésta es legitimada por la retórica nacional. 

La decisión de incorporar a la mujer negra al imaginario nacional como parte del modelo 

tradicional femenino significa también ejercer un control discursivo sobre la sexualidad 

femenina. Según Yuval Davies, la identidad sexual de la mujer, así como la sexualidad femenina 

como tropo, han formado parte fundamental de la narración de la nación en donde: “gendered 

bodies and sexuality play pivotal role as territories, markers and reproducers of the narratives of 

nations and other collectivities” (39). De esta forma, Chiriboga presenta la sexualidad femenina 



 

 

86 

 

como uno de los elementos en que se sostiene el discurso de la nación y de la identidad nacional. 

De esta forma, la imposición del discurso hegemónico sobre la mujer aparece representada tanto 

en el posicionamiento de Ba-lunda dentro del régimen heterosexual como parte de la familia  

tradicional como en el control de su sexualidad a través de la alusión al discurso religioso de la 

virtud femenina. En la única escena que describe la sexualidad femenina en la novela, Ba-lunda 

aparece retratada como una mujer cuyo control sobre su sexualidad implica imaginarla como una 

mujer virtuosa, una fuente de orgullo para sociedad: 

 [Ba-Lunda] con frecuencia se preguntaba si estaría volviéndose loca. Cuando se 

quedaba en la cama y sentía urgentes apetencias que se superponían a las sentidas 

con Jabí, le entraban deseos de irse también monte adentro, como las otras, pero 

había algo que la detenía una y otra vez, la imagen de su marido resucitaba entre 

las horas muertas. (Chiriboga 42)  

Mientras que la expresión del deseo de Ba-lunda la presenta como un sujeto sexualizado, la 

censura de sus deseos y acciones, que el narrador describe vagamente como “algo que la detiene” 

refleja el control que el discurso patriarcal ejerce sobre la mujer, el cual encuentra su origen en la 

figura de la mujer emblemática decimonónica donde el control de los deseos y apetencias refleja 

la pureza del cuerpo y del espíritu (Andrade 44). Al mismo tiempo, el énfasis por distinguir su 

decisión en relación a las “otras” mujeres del relato presenta a Ba-lunda en contraste con el 

prototipo de mujer transgresora, las cuales son presentadas como mujeres sin rostro, cuya 

sexualidad excesiva marca la diferencia con Ba-lunda. 

Según Polo-Bonilla, la herencia occidental inscrita en la tradición hispana, como un 

discurso que se desarrolla con el romanticismo de fines del siglo XIX, es considerado no solo 



87 

como la única fuerza cultural de la nación ecuatoriana, sino que “el fundamento y punto de 

partida de la ecuatorianeidad” (45). De esta forma, Chiriboga utiliza el discurso hegemónico de 

la virtud femenina y de la voz masculina que ejerce control, y protección, sobre el cuerpo de la 

mujer como una forma de “blanquear” la identidad de Ba-lunda; un proceso que contribuye a 

imaginarla como parte del modelo tradicional de mujer, y, por lo tanto, como parte de la nación. 

Sin embargo, esta estrategia discursiva más allá de cumplir con el objetivo de incluir a la mujer 

negra como parte de la historia de Ecuador, revela cómo la mujer, como parte de la nación, existe 

como una categoría cultural monolítica, al mismo tiempo que pone en evidencia la retórica 

nacional como el único lenguaje accesible para imaginar a la mujer. 

De esta forma, siguiendo los mandatos que impone la retórica nacional sobre la mujer, 

para Chiriboga, incluir a la mujer negra como parte de la nación, también significa incluir el 

relato de su explotación sexual. En una descripción directa que evita toda exploración subjetiva 

de este acto de violencia sobre la mujer, Chiriboga incluye una escena de violación que a su vez 

supone la imposición de una cultura sobre otra: 

[D]e pronto, en el silencio una sombra alargada cubrió la entrada de la cueva… 

ella giró en dirección de la oscuridad. Al oír al mayordomo, quedó inmóvil. El 

hombre se inclinó para mirar el interior de la caverna y penetró. Se miraron 

simultáneamente, sus labios intentaron hablar. Fue inútil. El superior la tomó por 

las muñecas, violento la puso boca arriba; ella cerró las piernas con intención de 

protegerse. Nasakó murmuró “papá, papá”, mientras el capataz abría los apretados 

muslos de Ba-Lunda. Un largo rato duró el forcejeo; al retirarse le anticipo “desde 

mañana te llamarás Rosa Jumandi”…!Qué tontería esa de llamarla Rosa!... No 



 

 

88 

 

contentos con quitarle la libertad ahora le quitaban su nombre…se aseó y juró 

vengarse. (Chiriboga 36) 

La imagen de la violación como parte de la narrativa dela mujer negra encuentra sus raíces en la 

historia de expansión del imperio colonial, en la imposición de roles de género, así como el 

establecimiento de normas que van a regir la sexualidad de la mujer durante la colonia. Según 

Mignolo “las diferencias de género y de sexualidad fueron subsumidas por las clasificaciones 

raciales. No era ni es lo mismo ser mujer blanca que negra o de color. La colonialidad es 

constitutiva de la modernidad” (75).  De esta forma, la descripción de la violación de Ba-lunda 

representa la permanencia del discurso de dominación colonial, revelando la conexión entre la 

violencia sobre la mujer negra y la mujer indígena como inherente en la construcción del 

discurso de la nación.  

 Aunque la decisión de la autora de incluir la escena de la violación de Ba-lunda puede 

leerse como un acto de denuncia que describe los mecanismos de dominación colonial en 

relación a un contexto histórico específico, esta narrativa de violencia aparece normalizada (“se 

aseó y juró vengarse”), por cuanto toma la perspectiva del colonizador y deja sin explorar los 

efectos que la violencia, y particularmente la violencia sexual, ejerce sobre la mujer como un 

acto que marca, forma o deforma su identidad. En consecuencia, no ofrece nuevas perspectivas 

para entender la violencia sobre la mujer como constitutiva del discurso colonial ni para 

entendernos como una sociedad marcada por la colonialidad. La comodificación de la sexualidad 

femenina no solo demuestra la hegemonía del relato colonial, sino que confirma su papel en la 

mantención y propagación de discursos e imágenes de violencia sobre la mujer negra e indígena, 



89 

los cuales van a tener un profundo impacto en la manera en que la nación las imagina como parte 

de la nación. 

La imposición de una nueva identidad (Rosa Jumandi) a partir de un acto de violación 

se puede comparar a la violenta ocupación que supone la toma de posesión del territorio por 

parte del poder colonial; un discurso que la crítica cultural Jean Franco describe como un acto de 

violencia sobre la mujer que, codificado en la forma de violación, reaparece como un símbolo 

constante, una re-presentación, del proceso de conquista (44). La violación de Ba-lunda, como 

un acto de dominación y control que recrea el momento colonial reproduce discursos dominantes 

de raza y nación que posicionan el cuerpo de la mujer negra como parte del “territorio nacional” 

quedando sujeto a la apropiación, acceso y control por parte del poder masculino. Por ende, la 

violencia sobre la mujer negra que aparece en Jonatás y Manuela, no solo describe, sino que 

reinscribe la violencia sobre el cuerpo de la mujer negra presentándola como receptor y al mismo 

tiempo como contenedor del legado de violencia colonial. 

Al inscribir el relato de la mujer negra como parte del modelo femenino tradicional, 

Chiriboga no solo no fracasa en la tarea de problematizar las múltiples formas en que este 

modelo ejerce dominación sobre la mujer, sino que también ignora que la reproducción y 

mantención del modelo tradicional de mujer se ha sostenido a partir de la explotación, la 

exclusión y el silencio de la experiencia tanto de la mujer afrodescendiente como de la mujer 

indígena. Mientras el relato de Ba-Lunda inaugura un espacio desde donde imaginar a la mujer 

afrodescendiente como parte de la nación, su subordinación a la narrativa dominante desplaza y 

elimina su experiencia al mismo tiempo que niega la posibilidad de imaginar otros espacios de 

pertenencia por fuera de lo establecido por la cultura dominante. 



 

 

90 

 

En la tercera y última sección se explora cómo el encuentro de Jonatás con Manuela Sáenz se 

traduce en un relato que disuelve las diferencias de género, raza y clase para privilegiar un 

discurso que enfatiza la figura de la mujer como fundacional para la construcción de la nación, 

así como de las ideas de patria y de unión nacional. 

 

Mujeres negras, heroínas blancas: la figura de la mujer negra y el mito de solidaridad racial 

 

 En su artículo “Todo por la patria: refundación y retorno del estado en las revoluciones 

bolivarianas” (2015), Burbano de Lara describe el surgimiento del Estado ecuatoriano como un 

cuerpo político que se presenta como la solución a la “pesadilla neoliberal” por la que atraviesa 

el país en los años 90 través del uso de dos recursos retóricos: la promesa refundacional y el 

amor a la patria (19). El autor continúa discutiendo cómo la Independencia, como el momento 

histórico más representativo de las naciones andinas, es recuperado como parte del discurso 

nacional como símbolo de la refundación del orden político a partir de la exaltación de la lealtad 

y del sacrificio de sus ciudadanos por su patria, especialmente de las mujeres. Burbano Lara 

menciona el uso de la imagen de Manuela Sáenz que hace el presidente de Ecuador, Rafael 

Correa, en unos de sus discursos públicos como una forma de evocar en la mujer un sentimiento 

popular por el espíritu patriótico, “Manuela: eres la luz despierta de los tiempos oscuros. Eres 

nuestra compatriota y nuestro destino. Hoy eres memoria viva de la libertad. Hoy eres el espejo 

en el que otras mujeres se miran y agigantan” (27). En el discurso del presidente Rafael Correa, 

la imagen de Manuela Sáez aparece reafirmada no solo como símbolo del espíritu patriótico que 

representa la lucha por los ideales nacionales, sino como un reflejo de la historia de la nación 



 

 

91 

 

donde las mujeres ecuatorianas pueden volver la mirada para reconocerse como parte de ella. La 

personificación de Manuela Sáenz como un modelo femenino a seguir; un modelo en el cual se 

refleja el destino de las mujeres ecuatorianas, posiciona las nociones de raza, clase y género al 

centro del imaginario cultural de la narración de la nación.  De manera similar, en el relato entre 

Jonatás y Manuela que presenta la segunda parte de la novela de Chiriboga, la autora presenta a 

Jonatás como intrínsecamente ligada a la vida de Manuela Sáez, y por lo tanto, como parte de su 

destino como mujer dentro de la nación. Sin embargo, ser parte de este destino también supone 

dejar atrás las diferencias de raza y clase que implican las diferencias entre una esclava y su ama, 

y este acto, como una forma de enfatizar un destino superior que guía la vida de ambas mujeres, 

y por extensión, de las mujeres de la nación ecuatoriana: la defensa de la tradición y de los 

valores nacionales. Esto también significa la reafirmación de un relato que celebra la alianza 

inter-racial entre Jonatás y Manuela, un tropo que ha servido como eje fundamental en la 

construcción de la identidad nacional a través de la narración de la nación mestiza a lo largo del 

siglo XX.   

 Otra de las estrategias discursivas que le permiten a Chiriboga sustentar su proyecto 

narrativo en Jonatás y Manuela tiene que ver con la yuxtaposición del relato de resistencia de la 

mujer negra con se inicia con la novela a través de la historia de Ba-lunda, con el relato del 

Jonatás, en donde el tropo de la resistencia se personifica en su papel como compañera de 

Manuela y más tarde en su participación junto a ella en las campañas de emancipación. Como se 

discute anteriormente, el tropo de la resistencia aparece asociado a las producciones literarias de 

la diáspora africana del Caribe hispano y es utilizado por Chiriboga en el relato de Ba-Lunda 

para construir su imagen como una mujer que porta “del instinto de sobrevivencia de la raza” 



92 

(Chiriboga 54). La reconstrucción del relato del desplazamiento forzado de esclavos africanos a 

América ha sido utilizada por los intelectuales de la diáspora para presentar alegorías de 

resistencia y emancipación tanto a nivel del individuo como colectivo para respaldar proyectos y 

discursos en relación a la nación (Miller 109). 

La imagen del “instinto ancestral” que define al personaje de Ba-Lunda es más tarde 

recuperado por su nieta Jonatás enfatizando su fidelidad y sacrificio como parte inherente de su 

herencia como mujer negra. Sin embargo, el riesgo implícito en esta formulación se encuentra en 

que apelar por una identidad colectiva bajo un mito histórico mediado por una retórica 

nacionalista también significa mantener intactas las estructuras de inequidad de género y racial y 

por lo tanto desplazar la experiencia de la mujer negra, y en el caso del contexto histórico de la 

novela, recuperar la historia de Ba-lunda, su hija Nazakó y Jonatás como una forma de explorar 

el legado colonial de violencia, marginación y exclusión sobre las mujeres afrodescendientes. 

De esta manera, el relato del encuentro entre Jonatás y Manuela intenta imaginar nuevas 

formas de afiliación a través de la normalización de la relación de subordinación entre la esclava 

y su ama. Por esta razón, la historia del encuentro entre ambas mujeres se introduce como un 

pacto de amistad entre dos niñas, utilizando el espacio neutral que representa este periodo 

formativo para borrar la relación jerárquica que implica su relación. El encuentro entre Jonatás y 

Manuela propone así la creación de una familia no tradicional, lo que implica la negociación 

simbólica de la posición de ambas mujeres, Jonatás en su condición de amiga y compañera de 

Manuela, y Manuela como una figura que busca la reivindicación social a través del 

establecimiento de una relación de amistad y solidaridad con su esclava: 

[Don Simón] había ido río arriba a caza de una niña que fuera risueña para criarla 



 

 

93 

 

junto a su hija bastarda, de rostro siempre abatido, cuya infancia discurría en su 

hacienda. A pesar de sus recomendaciones, no tenía noticias de alguna niña 

africana que contara cuentos e hiciera travesuras, que llevara a su hija a sencillas  

aventuras y despertara su imaginación, una amiga de juegos que tuviera agilidad y 

fuera vivaracha. (Chiriboga 80)   

El encuentro de Jonatás con Manuela como la reunión de dos “amigas de juegos” normaliza la 

relación de subordinación a la que está sujeta Jonatás para construirse como una relación de  

dependencia mutua. A medida que pasa el tiempo, esta relación de dependencia transforma 

progresivamente la condición de servidumbre en que se encuentra Jonatás hasta equipararla con 

un acto de lealtad y sacrificio a través del cual Jonatás llegaría a alcanzar su propia liberación, 

“Al pasar el tiempo, la esclava advierte que gran parte de los sueños de su ama son también los 

suyos” (100).  En la supuesta relación de amistad de las dos jóvenes queda escondida la carga 

simbólica que conlleva la escena de transacción de la pequeña niña Jonatás, en cuya 

objetivización y deshumanización del cuerpo africano se fundamenta la institución de la 

esclavitud.  

Por otra parte, la presentación de Manuela como hija ilegítima apela a su necesidad de 

protección, la cual encuentra en Jonatás. Sin embargo, en una sociedad colonial su posición 

como hija ilegítima no la excluye de su posición como parte de la elite aristocrática; Manuela 

aún mantiene una posición privilegiada, como se ve reflejado en la manipulación de su imagen 

como mujer blanca, letrada y burguesa a lo largo del relato. Así la relación de “amistad” que se 

desarrolla entre Jonatás y Manuela, las aventuras y los juegos de guerra en que se embarcan 



 

 

94 

 

ambas mujeres adquieren un carácter simbólico que requiere que el lector olvide la jerarquía 

racial y de clase en que se sostiene su relación.  

 Este proceso es necesario para presentar al personaje de Jonatás en un rol protector en 

relación a Manuela, el cual implica que el sacrificio de Jonatás se presente como una de las 

conductas normativas femeninas que son productivas para la nación. Esto significa que el  

relato de la mujer negra ecuatoriana vuelve a someterse al relato dominante del otro colonizado,  

negándole un espacio para la representación para su propia experiencia:   

Todo lo que [Jonatás] proyectaba hacer en su vida era unir su destino al de  

Manuela, ahogar su odio contra la blanca. A Jonatás, a pesar de su corta edad 

las experiencias le habían hecho crecer las emociones. La vida en los 

cañaverales la convirtió en una adolescente prematura, dotada del don de 

crearse un mundo sin coacciones…Se prometió, después de conocer a la niña 

Manuela, que juntaría sus pensamientos a los de ella: sería su apoyo en la vida, 

su madre, su hermana, su amiga, su todo. (92)  

El pacto de unión que Jonatás adquiere con Manuela invoca un discurso nacionalista por cuanto 

éste supone ignorar las diferencias raciales en pos de la construcción de un destino en común.  

La ambigüedad que contiene el personaje de Jonatás refleja la ambigüedad de la nación que 

Homi Bhabha describe como “the ambivalent temporalities of nation space”. Para Bhabha la 

narrativa oficial de la nación se superpone a la narrativa de los grupos marginados, haciendo que 

identificación cultural de la nación y sus referencias discursivas funcionen “in the name of the 

“people” or the “nation” and make them the imminent subjects of a range of social and literary 

narratives” (Nation 140). De esta manera, en el texto de Chiriboga, es posible ver la ambigüedad 



95 

de la narración de la nación en la forma en que la protagonista, Jonatás, ejemplifica y a la vez 

desafía la heterogeneidad de la identidad nacional, aunque esta desestabilización sea por un 

breve periodo y con un objetivo en particular. 

En Jonatás se van a conjugar los roles tradicionales de la mujer, como madre, y compañera 

fiel, así como los tropos de la resistencia y el sacrificio, sin embargo, estos roles aparecen 

asociados al modelo tradicional de mujer que representa Manuela, quien al final se presenta 

como la figura principal en que construye el imaginario femenino de la nación. De manera 

similar, Manuela vuelve a desestabilizar el relato nacional, aunque sea por un periodo temporal, 

al identificarse con la herencia ancestral africana a través de un cruce simbólico de fronteras 

raciales que la narradora describe como un viaje al “mundo de la negritud”, el cual se describe 

como un espacio de “fantasía” que refleja el discurso diaspórico sobre el afrodescendiente con el 

que comienza la novela como parte de un pasado ancestral: 

[Manuela] paulatinamente iba separándose del mundo blanco para entrar en el 

de la negritud, al mundo de los colores alegres, al mundo de la fantasía... se 

miró feliz, aceptando la raíz de su abuela panameña, era de ella de quien había 

heredado su cabellera negra…se trataba de una nueva forma de pensar, de ser, 

de sentirse segura de sí misma. (99) 

Aunque Manuela manifiesta una progresiva identificación con la herencia africana y la 

adquisición de un nuevo marco referencial para entender su experiencia, el texto no profundiza 

en las formas en que se materializa dicha transformación. Por el contrario, la disposición de 

Manuela de afirmar su afro-descendencia como parte de su herencia aparece en radical contraste 

con la posición de Jonatás, cuya identidad racial permanece fija y solo es negociable a partir de 



 

 

96 

 

la construcción de su identidad en relación a al modelo hegemónico femenino o a los mitos 

asociados al espíritu patriótico y libertario.  De esta forma, el mundo de la “negritud” en el que 

se sumerge Manuela se convierte en una celebración simbólica de la herencia africana que la 

propia nación adopta como una forma de poner el relato del afrodescendiente a disposición de la 

historia y la retórica nacional.  

 Al mismo tiempo, se ignora el hecho de que, si para Manuela aceptar su herencia africana  

representa una forma de liberación, para Jonatás es justamente su identidad como mujer negra lo 

que causa su marginación. Por esto, el cruce de fronteras raciales por parte de Manuela y la falta 

de consecuencias sociales que implica en el contexto jerárquico de la sociedad colonial 

busca reafirmar la importancia de la incorporación de las minorías (mujeres, indígenas, 

afrodescendientes) al relato nacional, lo que termina convirtiéndose en un acto de subordinación 

de la propia experiencia por la patria. Por la misma razón, la construcción de un espacio para 

explorar la experiencia de la mujer negra ecuatoriana por fuera del discurso oficial es un gesto 

narrativo que se evita constantemente tanto en el relato de Ba-Lunda como en el relato de 

Jonatás. De esta forma, la imposibilidad de acceder a la experiencia de la mujer negra termina 

por otorgarle autoridad discursiva a Manuela Sáenz, quien se convierte en la verdadera 

protagonista del relato. 

 En su artículo seminal “Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial 

Discourse” (1988), Chandra Talpade Mohanty analiza cómo la producción literaria que intenta 

explorar las condiciones de desigualdad de la mujer reproduce relaciones de poder dominante en 

el proceso de desconstruir narrativas coloniales, lo cual termina por homogenizar la experiencia 

de la mujer. Talpade Mohanty, indica que el discurso contemporáneo sobre la mujer de color 



 

 

97 

 

continúa reproduciendo jerarquías raciales y culturales de dominación, lo que se puede relacionar 

al caso que propone la novela Jonatás y Manuela: 

The assumption of women as an already constituted and coherent group with 

identical interests and desires, regardless of class, ethnic or racial location, implies a 

notion of gender or sexual difference or even patriarchy which can be applied  

universally and cross-culturally. [Thus] women are characterized as a singular group  

on the basis of a shared oppression. (65)  

En consecuencia, la narración de los personajes en Jonatás y Manuela como parte del discurso  

oficial tiene como resultado la falta de cuestionamiento de las múltiples formas de opresión que  

afectan a la mujer en las intersecciones de raza, género y sexualidad.  La posición de Jonatás 

como esclava, su reposicionamiento como “madre, hermana y amiga” y la afirmación de la 

herencia africana por parte de Manuela como un acto simbólico termina por desplazar la 

identidad racial de Jonatás por fuera del terreno político. El proyecto literario de Chiriboga se 

transforma en un relato que irremediablemente se une a la narrativa oficial para presentar a 

Jonatás como la invisible libertadora de Manuela, quien se transforma en la verdadera 

“libertadora del libertador” para continuar reproduciendo las relaciones de poder establecidas.  

 En consecuencia, Jonatás y Manuela se puede considerar más como un relato 

nacionalista que como un relato sobre la mujer negra en cuanto idealiza las virtudes de la 

resistencia africana, las sublima y las acriolla para contribuir a la legenda de Manuela como 

heroína nacional y mantener su estatus como símbolo femenino. Por lo tanto, la narración de Ba-

lunda y Jonatás como parte de un mito nacional implica ignorar las dinámicas de poder que 

conlleva la diferencia colonial, el proceso de racialización histórica y el legado de exclusión y 



98 

discriminación de la mujer afrodescendiente. De esta forma, la manipulación de la imagen de la 

mujer negra bajo el discurso dominante sobre la mujer en Ecuador significa su recolonización a 

través de la escritura. Mientras que es posible argüir que Jonatás y Manuela hace visible a la 

mujer afrodescendiente como parte de la historia de la nación ecuatoriana y contribuye a la 

reevaluación del papel de las mujeres afrodescendientes en los procesos de fundación nacional, 

someter el relato de la mujer afrodescendiente a la retórica nacionalista se traduce en la 

permanencia de las jerarquías raciales, sociales y culturales que los relatos no oficiales intentan 

desconstruir. Así, el silencio de la mujer negra en Jonatás y Manuela representa las barreras que 

aún existen en el lenguaje para que la mujer negra se construya y se diga a sí misma y en el 

proceso diga lo indecible, como propone Mitchell, sin recurrir a espacios de pertenencia 

construido por otros. 

La próxima sección explora cómo la producción cinematográfica en Colombia del siglo 

XXI a través del lenguaje visual ofrece un espacio para explorar los silencios de la mujer, y en 

especial de la mujer negra, y cuestionar las problemáticas que albergan los discursos nacionales, 

culturales y políticos sobre la negridad, mientras que se exploran las diferentes formas de 

opresión, racismo, discriminación y violencia que aparecen de la articulación identidades 

interseccionales.   



 

 

99 

 

 

 

CAPITULO 4 

 

RE-IMAGINANDO LA NEGRIDAD EN COLOMBIA EN EL SIGLO XXI 

 

 

En los últimos diez años ha aparecido una abundante producción cinematográfica que continúa 

con la tarea de explorar nuevas formas de representar la violencia que ha afectado a Colombia 

desde mediados del siglo XX39. Dentro de estas nuevas propuestas aparecen dos largometrajes 

que posicionan la experiencia del afrodescendiente al centro de esta narrativa de violencia, 

estableciendo un punto de partida desde donde comenzar a cuestionar narrativas históricas 

dominantes y nociones hegemónicas de raza y nación que nos permitan explorar nuestra 

experiencia de marginación y exclusión como sujetos racializados en Latinoamérica.  

Esta conversación la inician dos largometrajes que analizo en este capítulo: Chocó 

(2012), del director Johnny Hendrix Hinestroza y La Playa D.C. (2012) de Juan Andrés Arango. 

Ambos largometrajes proponen diferentes perspectivas desde donde cuestionar la identidad 

histórica de la nación y la actual narrativa de desplazamiento y violencia como dos discursos 

oficiales en que se ha sostenido la exclusión de los afrodescendientes en Colombia. Con la 

adopción de políticas multiculturales a principios de los años 90 y el consiguiente 

reconocimiento constitucional de las comunidades negras de la costa del pacífico como grupo 

étnico, la negridad colombiana ha sido oficializada como parte de una narrativa global 

                                                 
39 Aquí me refiero a la narrativa de violencia que comienza con el asesinato Jorge Eliécer Gaitán en 1948, evento 

conocido como el Bogotazo, momento en que Colombia entra a la modernidad con la incursión de las guerrillas en 

las zonas rurales junto con el proceso de modernización en las ciudades, la creación de las Fuerzas Armadas 

Revolucionarias de Colombia, FARC y la irrupción de la guerrilla paramilitar. 



100 

multicultural. Por otra parte, la intervención del Estado en la creación de espacios oficiales para 

la representación de los afrodescendientes en Colombia ha dado paso a la creación de una 

narrativa de compasión ligada a la violencia que ha afectado a los afrodescendientes de la costa 

del pacífico como “víctimas” del desplazamiento forzado40. Términos como “afro-desplazados” 

o “afro-víctimas” que aparecen en primera instancia como instrumentos legales para la

protección de los derechos de aquellos afectados por la regionalización del conflicto armado, 

desconocen la racialización de la violencia que constituye la inmigración forzada, 

reposicionando a los afrodescendientes de la costa de Pacífico por fuera del imaginario nacional, 

definiéndolos como sujetos sin historia y por lo tanto como cuerpos fuera de lugar. 

Como una forma de enfrentar los silencios que perpetúan estas narrativas, Chocó 

propone relatar las numerosas adversidades por las que Chocó, una joven madre, tiene que 

navegar para conseguir una torta de cumpleaños que le ha prometido a su hija. Chocó se 

presenta como una alegoría de la nación colombiana a través de la figura de la mujer negra 

chocoana, en la que se conjugan la imposición colonial, nacional y del estado neoliberal 

capitalista como múltiples sistemas de exclusión. Al mismo tiempo, el film de Hinestroza 

reposiciona a las comunidades negras de Chocó como parte de una consciencia trans-local que 

el decimero y narrador colectivo afro-ecuatoriano Juan García denomina como “la gran familia 

de la costa del pacífico” (91) reinscribiendo este espacio como parte de una comunidad en 

donde la identificación étnica se superpone al concepto de nación. 

40 En el año 2009 la resolución judicial 005, decreta la protección de derechos fundamentales de la población 

afrodescendiente como ‘víctimas’ del desplazamiento y de otras tipologías de violencia. 



 

 

101 

 

Por su parte El largometraje, La Playa D.C. de Juan Andrés Arango, explora el trauma 

de la dislocación que produce la migración del afrodescendiente a la capital a través de la 

articulación de una negridad urbana que se construye a partir del género musical del hip-hop y 

de la estética del pelo como marcador de identidad racial, dos elementos que ha politizado la 

negridad en Estados Unidos, proponiendo la migración como una experiencia que tiene como 

efecto la renegociación de una identidad local a partir de la adopción de discursos dominantes 

de negridad global. La Playa D.C. presenta la violencia física y discursiva sobre los 

afrodescendientes como parte de la experiencia de la negridad colombiana que tiene como 

efecto la confrontación de nuestra historia, de nuestra posición dentro del espacio nacional 

como sujetos latinoamericanos, así como de la re-definición de identidades que se construyen 

más allá de las fronteras nacionales. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

102 

 

Hablando desde el silencio: la consciencia chocoana como identidad fronteriza 

 

 

En tus currulaos,  

tus velorios  

y tus cortejos fluviales, 

se prolongan los ritos  

como voces perdidas,  

que hablan a mi raza 

del primitivo espanto frente a la eternidad 

El ensueño limita con la selva, 

la mirada limita con la selva 

la esperanza limita con la selva,  

cuyos árboles nacen en la sangre 

y aferran sus raíces a la vida del hombre. 

 

Noche del Chocó (1940), Jorge Artel, Colombia 

 

 

 

En el epílogo del largometraje colombiano Chocó el director afro-colombiano Jhonny 

Hendrix Hinestroza les agradece a sus padres por enseñarle que “ser negro es un milagro”. El 

enunciado de Hendrix Hinestroza es significativo por cuanto sitúa la redefinición de nociones 

de negridad en Colombia como un proceso que deviene tanto de la invisibilidad histórica de los 

afrodescendientes de la costa del Pacífico como de la violencia que conlleva su desplazamiento 

masivo a zonas urbanas. Chocó es la opera prima del director y productor Jhonny Hendrix 

Hinestroza (1970-) chocoano residente en Cali. El largometraje fue producido en Colombia y 

estrenado en el año 2012 en la sección Panorama del Festival Internacional de Cine de Berlín, 

ganando el mismo año el Premio del Público del Festival Internacional de Cine de Cartagena de 

Indias. Chocó transmite un carácter experiencial en cuando utiliza actores naturales, con 

quienes el director desarrolla el guión en el que se plasman las historias de los propios 



103 

residentes del Chocó41. Por esto, en el proceso de filmación se encuentra ya implícita la idea de 

desestabilizar narrativas dominantes para, como indica Trouillot, romper el ciclo de silencio 

que ha marcado la historia de los afrodescendientes de la costa del Pacífico. 

Chocó presenta la historia de una mujer del mismo nombre. Esposa y madre de dos 

pequeños hijos, Chocó trabaja en una mina de extracción de oro. Sin recibir la ayuda de su 

esposo, Chocó es la principal proveedora del sustento familiar y del cuidado de sus hijos. Sin 

embargo, la dura rutina de Chocó es interrumpida por una situación aparentemente trivial; su hija 

Candelaria cumple siete años y le pide a su madre una torta de cumpleaños. La película se 

embarca en el relato de las numerosas adversidades por las que Chocó tiene que pasar para 

conseguir el regalo de cumpleaños que le ha prometido su hija. Además de presentar a la mujer 

negra como alegoría de la nación, Chocó se encuentra impregnado de simbolismos que intentan 

contrarrestar la actual narrativa de violencia y exclusión que ha predominado sobre los habitantes 

de Chocó y al mismo tiempo cuestionar el silencio que ha permeado la historia de la región y que 

ha creado una frontera imaginaria que perpetua la marginación y exclusión de los chocoanos. 

Para esto el director utiliza un formato narrativo que propone el paisaje chocoano como un 

personaje que se funda en la consciencia colectiva de la comunidad. Chocó cuenta la historia de 

la comunidad chocoana, estableciendo un relato que permanece en diálogo con la historia de 

invisibilidad de la comunidad negra ecuatoriana como parte de la gran familia del pacífico 

41 Víctor Gaviria es el impulsor de este método cinematográfico en Colombia. Director, guionista y poeta 

colombiano conocido por dirigir la trilogía cinematográfica La vendedora de rosas (1987), Rodrigo D. No 

futuro (1990), y Sumas y restas (2004). Gaviria trabaja con actores no profesionales, con frecuencia niños y 

adolescentes involucrados en situaciones de violencia de los barrios marginados de Medellín, con quienes 

escribe los guiones y en donde participan en la actuación de sus propias historias. 



 

 

104 

 

negro. De manera similar a nación ecuatoriana, Colombia se construye bajo una narrativa 

nacionalista que enfatiza la tradición cultural hispana y el imaginario de la mezcla racial. A 

diferencia de la nación ecuatoriana, Colombia no invisibiliza al afrodescendiente de la primera 

narración de la nación, sino que aparece, junto al indígena, como parte esencial del subjetivo 

cultural que va a definir las fronteras que definen las ideas de nación y nacionalidad. Según el 

historiador Julio Arias Vanegas, la producción intelectual que aparece durante el siglo XIX 

reafirma el discurso del mestizaje bajo la idea de la “jerarquía poblacional regionalizada” a 

partir de la construcción de fronteras discursivas que imaginan la región de Chocó como una 

“zona de frontera interna” (53). Según Vanegas, el posicionamiento de la región de la costa del 

Pacífico por fuera de la consciencia nacional es esencial para reafirmar el discurso de “la unión 

bajo la mezcla” que promueve el mestizaje, el cual se mantiene a partir de la producción y 

mantención de una jerarquía racial interna de la población (51). Vanegas identifica la literatura 

etnográfica como uno de los principales discursos literarios que contribuye a la producción 

activa de la diferencia racial interna, la cual se construye en relación al paisaje y a sus funciones 

productivas. Para esto, intelectuales y políticos como Agustín Codazzi (1784-1859), Manuel 

Ancisar (1812-1882) y José María Samper (1828-1888), representantes de la ciudad letrada que 

constituye el eje de poder de Bogotá, Antioquia y Popayán, van a contribuir a la construcción 

discursiva de “enclaves de civilización” desde donde imaginar la nación. De esta forma, la 

moral productiva, como principal modelo civilizador, se convierte en parte de la retórica 

nacionalista que va a legitimar el carácter “civilizado” de sus habitantes (110).  



105 

Por fuera de estos ‘enclaves de civilización’ se encuentran las reducciones42, o reservas 

indígenas, en la zona del Amazonas, y a las denominadas “zonas salvajes” correspondientes 

a la región de la costa del Pacífico, considerada como una zona “inhabitada” “desierta” o 

“desconocida”. La construye de la región de la costa del Pacífico por fuera de la idea de 

nación y nacionalidad significa que la retórica nacionalista necesita ejercer un control 

discursivo constante sobre ella, dando paso a una contradictoria narración sobre la región del 

Chocó y de sus habitantes que, a través de la moral civilizatoria que propone el modelo 

cultural hispano-católico, va a justificar tanto su explotación como su invisibilización del 

imaginario nacional (56). De esta forma, el discurso civilizatorio que promueven los 

intelectuales del siglo XIX posiciona el discurso racial al centro del discurso de identidad 

nacional que, como indica Étienne Balibar; es reafirmado por la nación como una 

continuación del proceso colonial, en donde la población colonizada participa en la 

reproducción y mantención de la diferencia: 

We must, however, observe that the exteriority of the 'native' populations in 

colonization, or rather the representation of that state as racial exteriority, 

though it recuperates and assimilates into its discourse very old images of 

'difference', is by no means a given state of affairs. It was in fact produced and 

reproduced within the very space constituted by conquest and colonization with 

its concrete structures of administration, forced labor and sexual oppression, 

and therefore on the basis of a certain interiority (42). 

42 Los resguardos, o reservas indígenas, fue un modelo económico y social de control y explotación de las 

comunidades indígenas similar a las encomiendas en Ecuador utilizado por los colonizadores españoles y mantenido 

durante la república. 



 

 

106 

 

Este proceso de diferenciación interna en que se funda la nación colombiana construye la 

negridad como un espacio discursivo por fuera de las fronteras nacionales, cuya diferencia 

necesita ser constantemente re-creada con el objetivo de sostener el imaginario que define y 

reproduce el orden simbólico de la nación. El discurso letrado sobre la región del Chocó y de 

sus habitantes, como un espacio que permanece fuera del control económico, cultural y político 

de la nación, va a contribuir a la creación de una narrativa de contradicción, que va a 

posicionar a los afrodescendientes de la región de la costa del Pacífico por fuera de las 

construcciones de negridad oficial. 

Vanegas indica que el imaginario racial de la población colombiana se va articular bajo 

la noción de “cultura popular”, lo cual ofrece un espacio a intelectuales como Candelario Obeso 

(1849-1884) para construir manifestaciones folclóricas nacionales “propias, aunque distantes 

y exóticas “ [el objetivo] era más bien apropiarse de o más bien crear lo popular, lo limpiaba y 

lo ordenaba para generar lo propio compartido…así lo propio nacional era lo español con todos 

sus valores asociados” (41). De esta forma, el control discursivo sobre la región de Chocó, la 

cual es descrita como un paisaje exuberante y la vez “desconocido” y “salvaje” da paso a un 

imaginario sobre la región y sus habitantes que los presenta como una amenaza para el orden 

simbólico establecido, enfatizando la negridad del Chocó como parte esencial de la frontera 

que construye el imaginario racial de la nación bajo el paradigma del mestizaje. La ambigüedad 

en que se construye la negridad chocoana, como un espacio fronterizo, resuena en la actualidad 

no solo en relación a la pobreza que distingue a la región y a la violencia a la que ha estado 

expuesta en las últimas décadas, sino a través del actual discurso científico, el cual insiste en 

representar a la región como una zona de profunda riqueza ecológica y por lo tanto como un 



 

 

107 

 

espacio que necesita protección y control, un discurso estatal que el antropólogo Eduardo 

Restrepo denomina como “narrativas de biodiversidad” (207). 

El discurso intelectual decimonónico como una narrativa que contribuye a la 

construcción de una frontera imaginaria sobre Chocó y sus habitantes y su contribución en el 

silencio histórico que ha sido impuesto sobre la comunidad es cuestionado en el largometraje 

Chocó a partir de la presentación de una “biografía no autorizada de la región” como un relato 

visual que intenta evocar una historia anterior a la impuesta por el discurso oficial y que le 

permite al director re- imaginar a las comunidades de la costa del Pacifico desde la historia 

local, la cual encuentra su base en la historia de sus habitantes. De esta forma la película 

Chocó como una auto-narración, se presenta como de parte de una consciencia chocoana que 

desafía tanto la narrativa histórica sobre la región como una frontera que divide la nación así 

como el actual discurso de compasión sobre los afrodescendientes como parte de una 

comunidad azotada por la adversidad, la violencia y el desplazamiento de sus habitantes. La 

apropiación de la representación de Chocó, entendida como un acto llevado a cabo por los 

propios chocoanos, significa ofrecer no solo una mirada interior de su historia, sino que busca 

inducir al espectador a aceptar voluntariamente una historia alternativa de la región para 

adentrarse en la experiencia de sus habitantes a partir de la autoridad que ofrece el testimonio 

oral, lo cual también significa re- imaginar a la región como un personaje que tiene una 

historia no oficial que contar. 

Para esto, el director construye una estética visual, que a través de tomas panorámicas 

los atardeceres, la majestuosidad de sus ríos y el sonido del agua en su fluir constante convierte 

a la región en un paisaje latente que construye un lenguaje visual que intenta entablar una 



108 

conversación con el espectador, dándole la oportunidad de establecer una conexión emocional 

con este territorio como una tierra sublime pero también como “una tierra que llora, una tierra 

explotada, contaminada, una tierra que está sufriendo constantemente” (Hinestroza “entrevista 

2015). En consecuencia, este método filmográfico busca establecer un lenguaje visual que nos 

lleve a percibir el territorio del Chocó como nuestro y en el proceso, entender su padecimiento 

y disponernos a escuchar su historia como parte de la nuestra. 

Utilizando planos fijos, Hendrix Hinestroza intenta liberar la región del discurso 

dominante que ha sido utilizado para contenerla, explotarla y manipularla, contrastando lo 

sublime del paisaje con escenas panorámicas que muestran su destrucción, lo cual se presenta 

como una invitación al espectador a poner en perspectiva crítica el discurso de riqueza y 

diversidad ecológica de la región con la destrucción y la marginación de sus habitantes que ha 

causado la incursión de los intereses económicos en el Chocó con la consiguiente pobreza y 

exclusión de sus habitantes. Una de las consecuencias del discurso racial dominante en relación 

a la identidad histórica de la nación colombiana ha sido el encubrimiento del rol que Chocó y 

los chocoanos han tenido en el desarrollo económico del país. Así, la narración del territorio 

del Chocó revela cómo la extracción de sus riquezas minerales ha estado en función de un 

modelo que responde a un régimen capitalista que organiza el espacio local en función de 

intereses económicos nacionales y transnacionales, excluyendo de este beneficio a las 

comunidades locales (Vanegas 111). De esta forma, la narrativa visual de Chocó cuestiona el 

discurso hegemónico de improductividad o ‘incivilización’ y pobreza de la región en cuanto 

tenemos acceso al relato visual de la región que nos revela las bases que han sostenido la 

marginación histórica de sus habitantes: recursos naturales para la explotación capitalista y 



 

 

109 

 

mano de obra barata para suplir las demandas del mercado global. 

En su texto Colombia: país fragmentado, sociedad dividida (2002) Palacios y Safford 

realizan un recuento histórico del rol económico que ha sobrellevado la región. Según los 

autores, el modelo mercantilista colonial considera la región como fuente para la extracción de 

metales preciosos como el oro y la plata, utilizando en un principio a los indígenas como mano 

de obra esclava, lo cual conlleva la dramática reducción de esta población ya en el siglo XVII. 

Como resultado, la corona española autoriza la importación de africanos esclavizados que, 

como parte del comercio transatlántico de esclavos, llegan a la región para trabajar en la 

extracción de oro (39). Esta situación no cambia con la formación de la república. Hacia fines 

del siglo XIX y principios del siglo XX la región experimenta la incursión de industrias 

nacionales e internacionales para la explotación de tagua y caucho (85). A pesar de la 

conformación de una comunidad cultural interétnica y de su participación activa en los 

procesos productivos de la nación, a mediados del siglo XX el gobierno colombiano declara la 

zona del Chocó como “tierras baldías”, es decir, tierras sin habitantes, y por lo tanto del 

Estado, lo cual facilita nuevamente la incursión de compañías norteamericanas y británicas, 

quienes se dedican a la extracción minera y forestal (Oslender 102). 

De esta forma, el proceso de racialización de los habitantes de la región junto con la 

comodificación de los recursos naturales quedan expuestos en Chocó a partir de un formato 

narrativo que construye el paisaje chocoano como un personaje que en silencio le comunica al 

espectador el sufrimiento de su explotación, la indiferencia de la sociedad colombiana, así 

como la constante complicidad del Estado. De esta forma, el silencio que define la narrativa 

visual de Chocó se convierte en una estrategia narrativa que el director propone como “un acto 



110 

de denuncia” (Hinestroza “entrevista” 2015). Al mismo tiempo, esta estrategia narrativa deja 

entrever la hegemonía del poder que ha sustentado el silencio histórico de la región. La 

construcción del paisaje chocoano como un personaje que utiliza la complicidad del silencio 

para contrarrestar el poder hegemónico se presenta entonces como un poder alternativo que se 

construye a base de la existencia de una consciencia chocoana que permanece y se hace 

presente en la memoria colectiva de los habitantes de la región. 

En la colección de poesía Tambores en la noche (1940), el escritor y poeta 

colombiano cartagenero Jorge Artel propone explorar la identidad negra caribeña colombiana 

a través del tropo de la noche como una forma de demostrar la invisibilidad en que se han 

mantenido estas voces en la historia de la nación colombiana. En su poema “Noche de 

Chocó” la voz poética interpela la consciencia chocoana a partir del reconocimiento de su 

opresión histórica como una ‘larga noche’ que ha afectado al territorio y a los chocoanos y 

que desde esa oscuridad le “hablan a su raza”. En su poema, Artel enfrenta la historia de 

explotación de la región y la narrativa dominante que ha construido a Chocó como un 

espacio fronterizo mientras reconoce esta división como una imposición artificial que, a su 

vez, ha fortalecido la consciencia chocoana: 

El ensueño limita con la selva, 

la mirada limita con la selva, 

la esperanza limita con la selva, 

cuyos árboles nacen en la sangre, 

y aferran sus raíces a la vida del hombre (13-17) 

La imagen visual del territorio que describe el poema de Artel aparece en diálogo con la 



 

 

111 

 

estrategia narrativa que propone el largometraje Chocó, mientras personifica la voz del 

habitante chocoano en una existencia confinada a la narrativa dominante que 

permanentemente los excluye. Esta exclusión se ve reflejada a lo largo del largometraje con la 

presencia del paisaje chocoano como un lamento, el cual se encarna tanto en la primera escena 

en donde el canto de los alabaos se presenta como parte de esta consciencia chocoana. El rito 

funerario de los alabaos con que comienza el largometraje nos transporta a un espacio 

metafísico en donde la frontera entre la vida y la muerte se diluye creando un espacio de 

solidaridad que nos une para rememorar a los que ya se han ido. 

Este duelo colectivo hace referencia tanto a la violencia histórica que ha afectado a 

Chocó así como a la actual violencia que afecta a los chocoanos por lo tanto se transforma en 

un espacio en común que se construye para rememorar a los que no están, pero también a los 

desaparecidos, aquellos que han sido asesinados o secuestrados por la guerrilla y aquellos que 

han tenido que partir escapando de la violencia. Los alabaos, como ritos de unión en donde los 

vivos les cantan a sus muertos, es también un acto de reconocimiento de la vida, por lo que se 

convierte en un momento colectivo donde volvemos a la raíz para aceptar la fragilidad de la 

vida como el principio que nos une. Por esto, la escena con que se inicia el largometraje 

posiciona la consciencia chocoana al centro del relato de Chocó, más allá de los límites que 

impone la nación, enfatizando la importancia del colectivo, no del Estado, como los 

verdaderos lazos en que nos construimos como comunidad. 

La solidaridad que implica adoptar la consciencia chocoana propone reconocerse 

como parte de la “gran familia” que indica García, un concepto que se reafirma a lo largo del 

relato en Chocó. Cuando Chocó es despedida de la mina industrial donde trabaja, una familia 



112 

de mineros artesanos la recibe. En su primer día de trabajo, el mayor y líder del grupo le 

explica su filosofía de trabajo: 

“aquí trabajamos con la mano y con el corazón, porque en la mina artesanal no 

podemos ser egoístas, si usted lleva mucha ambición, no consigue nada, tiene que 

trabajar con 

tranquilidad… hay que trabajar solo pensando en Dios, que nos ayude y que nos dé la 

suerte para salir adelante” (Chocó min. 38). 

Para el mayor, el trabajo es una actividad colectiva que solo adquiere sentido si implica un 

beneficio para todos, una afirmación que no solo cuestiona directamente la historia de 

explotación económica que han sufrido los chocoanos sino el sistema capitalista de extracción 

respaldado por el estado. Gustavo Abad, describe un pensamiento similar por parte de los 

habitantes de la región de la costa del Pacífico ecuatoriano. A través de la voz del decimero 

Juan García se presenta una filosofía que confirma la consciencia chocoana “Ese aferramiento 

a la tradición de los mayores implica también una oposición al tutelaje político-administrativo 

del Estado, por considerarlo ajeno a un modo de vida originario. En la tradición del pueblo 

afro, el concepto de familia es más importante que el concepto de país” (91). De esta forma, la 

consciencia chocoana cuestiona de manera directa no solo la narración dominante de la región 

como una frontera, un espacio ‘inhóspito’ y ‘periférico’, sino que demuestra cómo ha servido 

para justificar la pobreza de sus habitantes, su marginación, así como la violencia sobre ellos, 

en especial sobre la mujer negra. 

A través del relato, Chocó logra confrontar el silencio que afecta a la mujer negra 

proponiendo a la mujer chocoana como reflejo de la violencia histórica y la desigualdad 



 

 

113 

 

estructural que afecta a la nación. De esta forma, la re-significación del paisaje de Chocó 

sirve como telón de fondo para el desarrollo del relato central del film, el cual se enfoca en la 

experiencia de la mujer chocoana, indagando en cómo la racialización del género ha 

funcionado históricamente para construir y sustentar el colonialismo, el patriarcado, el 

capitalismo y la expansión neo-imperialista. En relación a estos múltiples sistemas de 

dominación, Chandra Tapalde-Mohanty señala: 

“Imperialism, militarization, and globalization all traffic in women’s bodies, 

women’s labor, and ideologies of masculinity/femininity, heteronormativity, racism, 

and nationalism to consolidate and reproduce power and domination” (9). 

De ahí la importancia de recuperar la experiencia de la mujer chocoana en el presente como 

argumento central en la narrativa de Chocó, en cuanto su objetivo principal es exponer cómo 

el actual mercado capitalista global, en complicidad con el estado, se beneficia de los legados 

coloniales. De esta forma, el paisaje chocoano, como un espacio, cuya historia de opresión 

representa el poder y la dominación material y simbólica del estado-nación, aparece 

personificada en la mujer negra, pobre, latinoamericana, como el espacio en donde intersecan 

múltiples formas de opresión. 

Esta opresión aparece representada en la escena donde las mujeres aparecen 

transportadas como mercancía en un camión industrial hacia la mina donde trabajan bajo duras 

condiciones en busca de pepas de oro y bajo la supervisión de un capataz. Sin embargo, la 

escena logra incluir un momento en donde estas mujeres confrontan esta opresión y se unen en 

un canto que se remonta a la historia de explotación colonial que sintetiza su resistencia 

histórica “Aunque mi amo me mande, a la mina no voy, aunque mi amo me mande, a la mina 



 

 

114 

 

no voy, yo no quiero morir en un socavón” (Chocó min 18). De esta forma, las escenas 

cotidianas que captura el relato en Chocó intentan hacer visible múltiples espacios de 

resistencia en contra de la narrativa de compasión que presenta a Chocó como una comunidad 

pasiva. Por el contrario, la consciencia chocoana confronta de manera constante la retórica 

hegemónica que busca borrar los cuerpos de aquellos y aquellas que son imaginados por fuera 

de las fronteras nacionales. Aunque Chocó interpela directamente a la comunidad chocoana, al 

mismo tiempo hace visible una experiencia que es solo reconocible para aquellos dispuestos a 

imaginarnos por sobre los límites que impone la retórica nacional. 

 

 

Mujer y resistencia: Chocó como una alegoría de la nación 

 

 

Al centro del relato de Chocó existe un relato de violencia. Al centro del relato de 

violencia se encuentra la mujer negra como alegoría de la dominación y exclusión que la 

nación ejerce sobre los sujetos nacionales. Chocó, como metáfora de la nación, funciona para 

enfatizar la idea del territorio como un espacio racializado y este como un espacio sujeto a la 

violencia y la dominación. De esta forma, la dominación que supone la racialización de 

Chocó/mujer como territorio/cuerpo implica reconocer el legado colonial de violencia sobre la 

mujer impuesto por el discurso colonial y estatal, el cual se transforma en un discurso de 

violencia sobre el otro racializado. Por esto, la violencia aparece sutilmente como parte del 

relato que atraviesa la narrativa en Chocó como una forma de reconocer la permanencia del 

discurso de dominación que ha marcado a la región y a sus habitantes. 

La primera escena comienza con un ritual funerario. El sufrimiento que trasmite los 



115 

alabaos anuncia el registro que marcará el relato de Chocó. Entre los asistentes una joven 

madre, Chocó, aparece sentada en silencio. La escena siguiente representa una escena 

mundana. Un grupo de hombres borrachos beben en la acera. Uno de los hombres, intoxicado, 

se levanta y se va. El hombre llega a una casa frente al río y entra. Allí se encuentra Chocó y 

sus hijos dormida. El hombre la despierta, forcejea con ella y la golpea. El ángulo visual se 

sitúa por encima del hombre haciendo cómplice al espectador de la violación de Chocó. De 

manera similar al relato de la mujer negra en Jonatás y Manuela, la violencia sobre la mujer 

posiciona el cuerpo femenino como un marcador de fronteras y territorios, el cual cobra un 

nuevo sentido en relación al relato de violencia y marginación de la mujer negra chocoana. De 

esta forma, el relato de la mujer negra chocoana, como el sujeto que sobrelleva el peso 

simbólico de la comunidad y de la nación, reafirma la idea de la dominación del cuerpo 

femenino como parte del relato colonial de dominación del territorio (Franco 19). 

El énfasis en describir la violencia como un elemento cíclico es una de las estrategias 

narrativas que el director utiliza para enfatizar la opresión histórica de Chocó como metáfora 

de la nación. Las escenas de violencia enmarcadas dentro de un contexto cotidiano revelan de 

forma sutil cómo la violencia atraviesa el espacio privado y público mientras propone volver a 

la esfera doméstica como el espacio donde se origina. En esta repetición de los ciclos de 

violencia el director intenta enfatizar su normalización, la cual aparece retratada como un 

escenario en donde los individuos cumplen con una función asignada, siguiendo del modelo 

hetero-patriarcal que impone la retórica nacional: 

“La idea era enfatizar que el machismo se convierte en un estado cotidiano 

llega a ser cíclico. El hombre está dictado a cumplir exactamente los mismos 



 

 

116 

 

mandamientos de su padre, y la madre, que es la principal machista y le enseña 

a la niña a reproducir estas conductas. El proceso de investigación nos hizo ver 

que esta vida era cíclica, porque nadie se salía de ese estereotipo ya dictado 

culturalmente, todo el mundo volvía a cumplir ese estándar de personajes, como 

si fuera una obra de teatro; el padre cumple el rol, luego el hijo y así 

sucesivamente, un rol que nunca nadie abandona. (Hinestroza “entrevista” 

2015) 

Por esta razón, hacer testigo al espectador de este ciclo de violencia aparece como una 

estrategia que el director utiliza, la cual se plantea como una alegoría a través del relato en 

relación al abuso de la mujer negra, así como a la violencia, la explotación y la 

marginalización de la comunidad chocoana. El uso de la alegoría en la narración de Chocó es 

significativo en cuanto se presenta como un recurso retórico que intenta cuestionar la 

densidad del silencio histórico impuesto sobre la región. Según Ashcroft, la alegoría tiene una 

función central en los discursos coloniales en cuanto ha sido el principal lenguaje de 

representación del poder colonial (7). En consecuencia, su apropiación se presenta como un 

recurso literario significativo en cuanto supone un contra-discurso que intenta desestabilizar la 

narrativa hegemónica.  

En Chocó el director utiliza este recurso literario para criticar la complicidad de la 

comunidad en la perpetuación de los ciclos de violencia. En la escena donde Chocó es 

golpeada en público por su marido cuando esta lo enfrenta por haber robado el dinero del 

colegio de sus hijos, el director presenta la escena desde un plano panorámico que posiciona a 

la comunidad como testigo de este acto de violencia. Sin embargo, en la falta de intervención, 



117 

la comunidad se transforma en cómplice de la violencia posicionando una responsabilidad 

moral sobre la colectividad. La escena plantea con sutileza la contradicción que significa 

luchar contra la marginación económica y la desigualdad racial mientras no existe 

disentimiento sobre la violencia en contra de la mujer. 

Por esta razón, el director elige la escena final para proponer la importancia de 

erradicar la violencia machista. El corte del miembro viril del hombre se presenta como una 

alegoría de la liberación de la mujer. Sin embargo, esto también supone que Chocó necesita 

escapar de espacio familiar. La contradicción que significa que la liberación de Chocó 

constituya también su desplazamiento sugiere que su liberación del Chocó no puede ocurrir al 

margen de la liberación de la opresión de género, por lo tanto, apela a reflexionar sobre la 

violencia que permea la nación desde lo local a partir de la experiencia de la otredad racial y de 

género. 

Hinestroza indica que Chocó “es un grito de libertad para las comunidades negras de 

Latinoamérica. Ya es hora que tomemos rienda de nuestro destino” (Hinestroza “entrevista” 

2015). La enérgica afirmación de Hendrix Hinestroza tiene que ver con la intensidad de la 

violencia que afecta a la región de la costa del Pacífico y la completa indiferencia con que ha 

sido enfrentada por el gobierno central. Por esto, para Hendrix Hinestroza, “tomar las riendas 

de nuestro destino” significa adquirir una consciencia chocoana en relación a la historia de esta 

comunidad que no solo se presente como un espacio desde donde cuestionar la historia oficial 

de la nación colombiana, sino que ayude a crear una visión solidaria que establezca lazos 

concretos para salir adelante como comunidad. Al contar la historia de Chocó a través de la 

experiencia de la mujer chocoana, la película no sólo reclama un espacio de representación y 



 

 

118 

 

de deliberación desde donde se pueda afirmar nuestra propia experiencia como mujeres 

Latinoamericanas, sino que cuestiona la invisibilización de la mujer afrodescendiente de la 

narración de la nación desafiando la doble marginalidad que supone la retórica nacional hetero-

patriarcal y blanca-mestiza. Chocó es una invitación para pensar sobre nosotros como parte de 

una comunidad, por fuera de lo establecido por la cultura dominante, para crear espacios 

inusuales de solidaridad dentro de una sociedad que recrea múltiples procesos de exclusión. De 

esta forma Chocó, como metáfora de la nación, es una invitación a flexibilizar los regímenes 

dominantes de representación para, lentamente, comenzar a disolver las fronteras que la 

sostienen. 

Un viaje sin retorno: la performance de la negridad en La playa D.C. 

 

 

La playa D.C. (2012), del director Juan Andrés Arango, es una co-producción entre 

Colombia, Francia y Brasil. Arango nace Bogotá y viaja a Canadá para seguir sus estudios 

superiores. Es en este espacio transnacional de la experiencia migratoria desde donde Arango 

construye el guion de La playa D.C. Como su primer largometraje, La playa D.C. compite en la 

sección de Un Certain Regard en el Festival de Cannes siendo seleccionada para representar a 

Colombia en los premios Oscar en el año 2014. A diferencia de Chocó, el largometraje de 

Arango está dirigido a una audiencia transnacional, lo que significa que el film involucra la 

narrativa de la emigración como una experiencia que no solo forma parte de la identidad 

colombiana, sino que presenta la migración sur-norte como una experiencia que marca la 

identidad latinoamericana. De esta forma, el film presenta la negridad latinoamericana como una 

identidad que no solo se construye como parte de una frontera que enfatiza la narrativa del 



119 

desplazamiento que impone el discurso nacional dominante, sino que permanece en dialogo con 

nociones de negridad local y transnacional. Como una co-producción entre Francia, Brasil y 

Colombia y tomando en cuenta la posición de su director, Juan Andrés Arango, como 

colombiano residente en Canadá, La playa D.C. propone el cruce de fronteras culturales como un 

proceso que influye en la producción cultural transnacional desde lo local. Siguiendo la 

metodología filmográfica que inicia el director colombiano Víctor Gaviria con el trabajo de 

actores naturales como una forma de politizar la violencia que atraviesa la cotidianeidad de los 

sujetos marginados por la nación, Arango construye el guion de La Playa D.C. a partir de la 

recopilación de historias individuales de jóvenes afrodescendientes de la costa del pacífico 

residentes en Bogotá, las cuales se transforman en memorias colectivas que dan paso a la 

apropiación de un pasado en común que los une como comunidad en el espacio urbano (Oslender 

103). De esta forma, la participación de jóvenes afrodescendientes de la costa del pacífico como 

actores, quienes se representan a sí mismos, supone la construcción de espacios culturales que 

desafían nociones hegemónicas de identidad nacional cruzando las fronteras discursivas que los 

excluyen como parte del relato de la nación. Desde esta perspectiva, en el propio proceso de 

filmación de La Playa D.C. se encuentra presente la idea de desestabilizar narrativas dominantes, 

particularmente como un relato que explora los procesos de racialización que supone para los 

afrodescendientes de la región de la costa del pacífico invocar la nación como un espacio para la 

construcción de identidad. 

La playa D.C. relata la historia de Tomás, un adolescente chocoano que junto a su madre 

y sus dos hermanos emigran a Bogotá escapando de la violencia del conflicto armado. El 

argumento del largometraje se construye como un relato de formación, que tiene como objetivo 



 

 

120 

 

la resolución de una serie de dislocaciones, traumas y cuestionamientos relacionados tanto al 

proceso de migración como a su nueva posición en la gran urbe. Tomás reside en una zona 

periférica de la capital llamada La Playa, cuyo nombre aparece como recuerdo constante de su 

dislocación. El filme de Arango cuestiona la identidad histórica de la nación, así como la 

narrativa de desplazamiento como dos discursos oficiales que han sostenido la exclusión de los 

afrodescendientes en Colombia. La posición marginal de Tomás va a ser central en el film, por 

cuanto lo posiciona en un espacio fronterizo que lo empuja a renegociar su identidad dentro de 

un espacio urbano que se presenta como ambiguo y adverso. Arango presenta el espacio familiar 

como fundamental en este proceso, posicionando el trauma de la inmigración como un elemento 

que desestabiliza la estructura familiar. Tras la muerte del padre de Tomás, su familia se 

reorganiza bajo una nueva autoridad paterna, lo que significa el distanciamiento de sus 

hermanos, quienes representan dos caminos para escapar de la marginalidad que presenta la 

ciudad de Bogotá. Jairo, su hermano menor, encuentra en las drogas una solución rápida para 

procesar su nueva posición en la gran urbe, mientras que Chaco, su hermano mayor, se embarca 

hacia los Estados Unidos desde donde regresa después de ser deportado. El filme de Arango 

dialoga tanto con la narrativa de desplazamiento que ha dominado el discurso oficial sobre los 

afrodescendientes, así como con el imaginario nacional histórico que posiciona a los habitantes 

del Chocó por fuera del imaginario nacional, definiéndolos como sujetos sin historia y por lo 

tanto como cuerpos fuera de lugar. En este contexto, el relato en La playa D.C. plantea el 

proceso de re-negociación de la identidad en este nuevo espacio mientras explora la 

representación de la migración del sujeto racializado como un proceso que cuestiona la 

definición hegemónica de la identidad nacional. Por esto, para Tomás la migración aparece como 



 

 

121 

 

una doble dislocación, en cuando supone una redefinición de su identidad tanto étnica como 

racial; un proceso al que se ve empujado de forma extrema. 

Desde las primeras escenas vemos a Tomás enfrentando un espacio hostil que se refleja 

en la negociación de la relación con su familia, como en su nueva posición como 

afrodescendiente desplazado. La muerte de su padre y su emigración forzada hacia la capital 

significa el distanciamiento de sus hermanos, quienes se alejan de la familia tras el trauma de la 

inmigración. En el recorrido de Tomás por la ciudad de Bogotá, el director construye una 

narrativa visual que enfatiza su dislocación, la cual aparece representada tanto en el sonido de la 

marimba que lo acompaña en su caminar por la ciudad de cemento, así como en la posición de 

la cámara que lo sigue por detrás, permitiendo al espectador compartir su viaje por la ciudad. 

De esta forma, la marimba, como un paisaje sonoro que lo devuelve constantemente a su vida 

en la costa del Pacífico, también funciona para denotar la dislocación psicológica del personaje. 

El trauma de la migración aparece así retratado en las primeras escenas del film como una 

búsqueda que implica en primera instancia el cuestionamiento de su posición en relación a su 

familia y más tarde en relación a su identidad como parte de la comunidad chocoana.  

Tras el regreso de su hermano Chaco, éste intenta persuadir a Tomas para que lo acompañe de 

regreso al norte, pero Tomas decide esperar hasta encontrar a su hermano menor, lo cual se 

presenta como el punto de inflexión que guía a Tomás en su proceso de reposicionamiento 

dentro de este espacio urbano. La búsqueda de Jairo se convierte así en una forma de 

reconocimiento público de la presencia de la comunidad chocoana como parte de la geografía 

urbana capitalina. Tomas recorre la ciudad pegando copias de la fotografía de su hermano con 

un enunciado escrito que indica “Se busca” un acto de transferencia, que como indica Diane 



122 

Taylor, construye identidad bajo la forma de la memoria encarnada (2). De esta forma, este 

proceso de búsqueda por parte de Tomas, no como personaje, sino como afrodescendiente 

chocoano se convierte en un acto performativo que al poner en evidencia su invisibilidad 

reclama un espacio de pertenencia en la nación. 

La búsqueda en que se embarca Tomás funciona entonces como un proceso de 

reconstrucción de la memoria de la comunidad chocoana, la cual se articula a través la 

recuperación de la memoria ancestral, así como de la memoria ligada al trauma de la 

inmigración. Arango utiliza dos estrategias narrativas para representar este proceso. En la 

primera escena, el breve relato de Jairo sobre la muerte de su padre por los paramilitares 

funciona como un testimonio colectivo del trauma social de la violencia del conflicto armado 

sobre las comunidades de la costa del Pacífico. El proceso de recuperación de la memoria, 

como una forma de enfrentar el trauma de la inmigración, aparece como acto que otorga 

estabilidad por cuanto es un relato que al recordarse se hace parte del presente “Memory rather 

than territory is the principal ground of identity formation” (184). Estas memorias se hacen 

presente de manera concreta en su encuentro con su hermano menor Jairo, quien consciente 

que su muerte se aproxima, acompaña a Tomás en el proceso de rememorar. Este proceso 

ocurre en un cementerio de autos, lo que representa su ingreso a un espacio donde la cruda 

imagen de desolación del lugar se une su propio relato de violencia. 

Ambos hermanos suben a un carro deshuesado. El vidrio trizado de un auto le sirve a 

Jairo para dibujar un mapa en donde reconstruye la muerte de su padre mientas la cámara 

enfoca los agujeros para aludir a su recuerdo de los tiros que terminan con la muerte de su 

padre: “Te acordás del río, mira, este es el río y por aquí está la casa ¿si ves? y por acá vienen 



 

 

123 

 

bajando los señores en el bote, aquí se bajan los “paracos” (paramilitares) y por acá matan a 

mi papá (La Playa D.C. min. 42). El testimonio de Jairo se presenta como un testimonio 

colectivo sobre los efectos que el conflicto armado que ha tenido como resultado el 

desplazamiento de millones de residentes de la región43.En los últimos veinte años la región 

de la Costa del Pacífico ha sido parte de una oleada de violencia armada causando la 

migración de más de cinco millones de personas44. Aunque la mayoría de los desplazados son 

afrodescendientes e indígenas de la costa del Pacifico, la violencia sobre la región se ha 

descrito como “daño colateral” del conflicto armado entre paramilitares y grupos guerrilleros. 

Al mismo tiempo, los reportes sobre estos procesos de violencia masiva han evitado asociar 

estos ataques con las fuerzas paramilitares que, según Chomsky, actúan en cooperación con el 

gobierno colombiano bajo el auspicio de multinacionales que consideran esta región como una 

zona de alto interés económico (177). De esta forma, el relato que Jairo revive junto a su 

hermano Tomás, se transforma en un testimonio oral de los afrodescendientes de la costa del 

Pacífico colombiano que desafía el silencio oficial que existe sobre su desplazamiento, el cual 

no solo reproduce el carácter excluyente del discurso nacional, sino que ignora la racialización 

de la violencia que constituye la migración interna forzada. 

                                                 
43 La presencia de las guerrillas ha sido utilizada como excusa para justificar la incursión de grupos paramilitares 

en la zona del Chocó, obligando a los residentes a abandonar la región para ceder los terrenos al desarrollo de 

industrias extractivas y forestales (Chomsky 185). Uno de los casos más controversiales de la “regionalización del 

conflicto armado” ocurre en 1996, cuando la población del noreste de la provincia de Chocó queda atrapada en un 

enfrentamiento de fuerzas paramilitares causando la muerte de más de 500 habitantes y desplazando a más de 20 

mil (Oslender 108). A pesar de que el Estado colombiano fue llevado a la Corte Interamericana por su 

responsabilidad en estos hechos de violencia, aún no existe una versión oficial sobre los operativos militares que 

continúan ejerciendo violencia sobre la población afrodescendiente de la costa del pacífico. 
44 Aunque no existen cifras concretas, el número de desplazados según la agencia internacional Human 

Rights Watch sugiere cinco millones entre 1985 y 2011. http://www.hrw.org/world-report-2012/colombia 

 

http://www.hrw.org/world-report-2012/colombia


124 

En un segundo momento, Arango presenta un relato onírico en donde alude al tropo de 

la resistencia y la liberación que ha definido el imaginario cultural de la diáspora africana. En 

esta escena, Jairo aparece junto a su madre, a quien su madre peina delicadamente mientras 

Tomas mira con atención. La madre de Tomas describe las trenzas de su cabello como parte de 

un mapa que representa un regreso al origen ligado al reconocimiento de su identidad 

diaspórica. Esta representación, se convierte en un marcador simbólico de historias 

compartidas por la diáspora africana en las Américas y por lo tanto constituye un elemento 

fundamental en el camino hacia la creación de una identidad como afrodescendiente (Lao 

Montes 54). Las palabras de la madre de Tomás aluden tanto a las rutas que se formaban en el 

cabello para ayudar a los esclavos a escapar como el mapa urbano que Tomás tiene que 

navegar como chocoano en la ciudad “Esta trenza es como un mapa. No más hay que ponerle 

buen cuidado y te lleva por el buen camino sin hacerte perder, te ataja de los peligros y te lleva 

derechito donde quieres ir” (Arango, La playa D.C. min. 32). El proceso de re-memorar, por lo 

tanto, reafirma su identidad como afrodescendiente y a la vez funciona como una transición 

hacia una identidad urbana que se va a construir a través del género musical del hip-hop y del 

uso de la estética del pelo como marcador de identidad racial, dos elementos que han politizado 

la negridad en los Estados Unidos. 

El pelo, como un elemento que ayuda a construir identidad, refleja una experiencia 

común que define la experiencia del afrodescendiente como parte de una negridad globalizada. 

De esta forma, el pelo como marcador de identidad racial aparece en el film de Arango como 

un elemento simbólico que gatilla el encuentro de Tomas con la comunidad afrodescendiente 

de Bogotá. Esta se reúne en un viejo centro comercial de la ciudad en donde Tomás encuentra 



 

 

125 

 

un trabajo expresando su creatividad a través de los cortes de pelo. En este mismo espacio 

Tomas se encuentra con la cultura del hip-hop, la cual aparece como un recurso que le permite 

expresar nuevas formas de negridad dentro de un contexto global. Al respecto del pelo como 

marcador racial, Kobena Mercer indica que cuando las prácticas estéticas del cabello están 

inscritas en la cotidianeidad, el pelo afro asume un carácter político “Black hair-styling may 

thus be evaluated as a popular art form articulating a variety of aesthetic 'solutions' to a range 

of 'problems' created by ideologies of race and racism (36). La estética del pelo afro, como 

parte de la cultura del hip-hop, se posiciona dentro de un contexto global como una producción 

cultura urbana transnacional ligada a la experiencia del afrodescendiente que en el largometraje 

es representada por Chaco, el hermano de Tomás, quien regresa de los Estados Unidos luego de 

haber viajado hacia el norte en busca del sueño americano. En Chaco se personifica la 

experiencia transnacional del sujeto latino y afrodescendiente, la que a su vez está ligada a su 

posición como inmigrante. 

El hip-hop, como un movimiento cultural transnacional cobra un nuevo sentido en el 

film de Arango.  Mientras que el director incluye el repertorio musical de una variedad de 

grupos de hip-hop colombiano, la particular performance de negridad que transmite el grupo 

Chocquibtown, es significativa por cuanto se construye como parte de la consciencia chocoana. 

Aunque Chocquibtown representa el carácter transnacional que ha adquirido el género musical 

del hip-hop, a su vez representa su marcada definición local en cuanto su nombre representa el 

origen de sus integrantes, Chocó y Quibdó. Siendo su vocalista una mujer negra chocoana, el 

repertorio musical de Chocquibtown describe la esencia de la comunidad de Chocó, cuya 

posición marginal en relación a la nación colombiana ha significado construir una identidad 



126 

política y cultural que reconoce en esta marginalidad una forma de resistencia. Su repertorio 

musical integra al hip-hop ritmos tradicionales de la costa del pacifico, que incluyen el currulao 

y la marimba, así como referencias culturales que abarcan el clima, la geografía, la comida, los 

cortejos fluviales y otras celebraciones religiosas. Junto con la integración de la cultura 

chocoana, las composiciones de Chocquibtown hacen referencia a la historia de marginación y 

explotación de la región y de sus habitantes. En su canción “de dónde vengo yo” 

Chocquibtown describe el desplazamiento forzado como resultado de los intereses económicos 

por el territorio, mientras que en su canción “Oro” hace referencia a los procesos extractivos en 

la región como parte del legado colonial que conlleva la actual estructura económica nacional 

de inequidad en la que se ha sostenido la exclusión de su comunidad. El repertorio musical de 

Chocquibtown se presenta como una performance de negridad que reafirma no solo una 

consciencia chocoana, sino que expone el propósito esencial del hip-hop como un recurso que 

transforma la complejidad de la experiencia de racialización en un relato cotidiano de 

resistencia. Según George Lipsitz, el carácter transgresor del hip-pop latino, como una 

propuesta que cuestiona el discurso nacional, tiene como objetivo “re-create alternative public 

spheres in the face of racial oppression, challenge social exclusion an racial violence” (27). 

Quizás uno de los espacios en donde el grupo Chocquibtown ha politizado de forma 

concreta la negridad chocoana ha sido en sus declaraciones públicas. En el año 2010, durante 

la premiación de los Grammy Latino por su canción “De dónde vengo yo” como mejor canción 

alternativa, sus integrantes declararon su posición ideológica en a través de la siguiente 

afirmación “este [premio] es un esfuerzo del pacifico colombiano, del Chocó, que ha estado 

invisibilizado por mucho tiempo, esto es para todos Uds. para el África dentro de Colombia, 



 

 

127 

 

qué viva la gente afro de Latinoamérica” (Chocquibtown “agradecimientos” Grammy Latino). 

La abierta invocación de una identidad étnica y racial por sobre una identidad nacional, y su 

proyección como parte de una identidad presente latinoamericana, representa la complejidad 

del proceso de redefinición de nociones de negridad en Colombia como una experiencia que se 

encuentra mediada tanto por discursos de negridad local, así como por discursos 

transnacionales de identidad diaspórica. 

De esta forma, tanto la estética del pelo como marcador racial y el hip-hop aparecen 

como parte de un espacio que desde lo local apela a una audiencia global que reconoce su 

lenguaje como una contra-narrativa, así como el hip-hop como una experiencia individual que 

se convierte en un producto cultural para el consumo y que, de alguna forma, comodifica la 

experiencia de los personajes para ser consumida por el espectador global. Por otra parte, el hip-

hop y la estética del pelo como marcador de identidad que utiliza Arango significa buscar en la 

negridad de los Estados Unidos un espacio para tener el acceso a un discurso de disidencia 

social que de otra forma no estaría disponible. La adopción del lenguaje contestatario que 

transmite la negridad estadounidense significa que la experiencia de negridad local, en este 

caso la negridad chocoana, aparece necesariamente mediada por un discurso hegemónico de 

negridad que se deriva de la imposición cultural, política y económica de los Estados Unidos tal 

como propone García -Peña en su artículo “Translating Blackness: Dominicans Negotiating 

Race and Belonging” (2015): 

“black”as a product of US cultural, political and economic imposition in the 

world [means that] to be black in the world—that is, to have access to the 

discourse of social dissent that can result in one’s positionality as an interlocutor 



 

 

128 

 

of power and history—it is necessary to enter blackness as theorized and 

mediated by the US empire” (11).  

Dos ejemplos de la necesidad de acceder a un discurso hegemónico de negridad para traducir la 

experiencia de la negridad chocoana se pueden encontrar en la selección de La Playa D.C. para 

representar a Colombia en los premios Oscar en el año 2014, o bien en la decisión del joven 

historiador y periodista afro-colombiano Javier Ortiz Cassiani, quien durante la premiación por 

su trabajo en el diario El Heraldo en el mismo año decide no mencionar ni a Chocó ni a 

ninguno de los territorios de la costa del pacífico afectado por la violencia, sino al movimiento 

Black Lives Matters haciendo referencia a las últimas palabras que el afro-americano Eric 

Gardner pronuncia antes de morir  “nosotros [los afro-colombianos] simplemente no podemos 

respirar45” Así, el acceso a un discurso de negridad hegemónica, como un espacio que ayuda a 

construir identidad, presenta una negridad fenomenológica, lo que Harvey Young describe 

como el reconocimiento del “cuerpo negro” “When popular connotations of blackness are 

mapped across or internalized within black people, the result is the creation of the black body” 

(7). La idea de la “creación del cuerpo negro” que implica la adopción del hip-hop y la estética 

del pelo afro, se relaciona con la experiencia fenomenológica de lo que significa ser 

afrodescendiente/chocoano y colombiano. 

Este proceso de reconocimiento de negridad fenomenológica es representado en dos 

                                                 
45 El 17 de julio de 2014, el afro-americano Eric Garner murió en Staten Island, Nueva York, después de que 

agentes del Departamento de Policía de la Ciudad de Nueva York (NYPD) lo arrestaran bajo la sospecha de venta de 

cigarrillos sueltos. Durante su arresto Garner fue tirado al suelo por los oficiales mientras este repetía "No puedo 

respirar". Garner fue declarado muerto en el hospital aproximadamente una hora después. 

Ver las declaraciones de Javier Ortiz Cassiani en https://www.elheraldo.co/tendencias/hay-que-ser-radicales-ante-

cualquier-tipo-de-acciones-racistas-javier-ortiz-cassiani. 

 



129 

ocasiones en el film, los cuales tiene resultados similares. En una escena que revive los actos de 

criminalización de los afrodescendientes en los Estados Unidos, Tomás camina solo por la calle 

cuando unos policías lo detienen sin motivo alguno para pedirle sus documentos de identidad. 

Tomás se detiene se los entrega y los policías lo dejan ir. En una segunda escena, Chaco y 

Tomás van a un centro comercial en un barrio residencial en busca de su hermano Jairo. 

Mientras observan a la gente desde un segundo piso, ambos hermanos son interpelados por los 

guardias de seguridad, quienes les solicitan que abandonen el recinto sin justificación aparente. 

Tomás los encara y en la siguiente escena vemos a Tomás perseguido y detenido por los 

guardias mientras los visitantes del centro comercial aplauden. Una vez afuera, Chaco interpela 

a Tomás, quien parece estar confundido con la situación. La respuesta de Chaco es fundamental 

para entender la experiencia de lo que significa ser afrodescendiente y Latino: 

“Qué tal estos manes no, están así porque les pagan para ser unos perros 

guardianes” “¡Oye! vos tantos años aquí y no sabes que los perros somos 

nosotros” 

“¡Hey Chaco!, pero ¿qué pasó? ¿por qué me hablas a mí así?” 

“Que sea la última vez que usted me traiga a un sitio de estos. Para que me estén 

humillando hermano. Por eso es que me fui de este ‘hijoputa’ país”. (La playa 

D.C min 1:13) 

Como lo demuestra la escena, el cuerpo del afrodescendiente latino (colombiano) enfrenta 

múltiples marginaciones basadas no sólo en su identificación étnica sino también en su 

identificación racial. Esta situación explica la experiencia de Chaco, quien emigra a los 

Estados Unidos porque es pobre, latino y negro, siendo ésta la misma razón por la que es 



 

 

130 

 

deportado. 

Flores y Jiménez Román ofrecen una teorización sobre la complejidad de la identidad 

de los afro-latinos en Estados Unidos que es útil para entender la experiencia del 

afrodescendiente en Latinoamérica. Para los autores la conceptualización del término ‘afro-

latino’ “needs to activate an encompass these four theoretical coordinates: the tradition of the 

group of afro-latinos themselves, the transnational discourse, or etnoscape, the historical 

ongoing relationship between Latinos and African-Americans, and the distinctive 

phenomenological experience of what it means to be both Black and Latino” (321). 

Como explica Flores y Jiménez Román, el cuerpo del hombre afrodescendiente Latino 

enfrenta múltiples exclusiones, lo que significa también negociar su identidad desde diferentes 

puntos de referencia. Jiménez Román y Flores sugieren el concepto de la triple consciencia o 

“triple consciousness” para describir esta experiencia (en Rivera 105), en cuanto está mediada 

por la identidad racial, la afiliación étnica y la nacionalidad, la que a su vez existen como 

construcciones sociales, políticas, culturales e históricas rígidas por lo tanto se suelen 

presentarse como formas excluyentes. 

Es posible argumentar que La playa D.C. intenta problematizar el proceso de 

identificación del afrodescendiente a partir de un discurso de negridad global a través de la 

recreación de la experiencia de discriminación de los personajes enfatizando la experiencia 

fenomenológica que según Harvey “reveals that the embodied experiences develop, in part, 

from racial (mis)recognition and spotlight how an idea of the black body materially affect 

actual bodies” (11). La inclusión de estas escenas, las cuales resuenan con las escenas de 

discriminación racial visible en los medios de comunicación de los Estados Unidos, se presenta 



 

 

131 

 

como un proceso de racialización que conecta la experiencia del afrodescendiente 

latinoamericano con la experiencia de afro-americano, situando la negridad colombiana en 

relación a un discurso racial de exclusión que se presenta como una experiencia como global. 

De esta forma, el enfrentamiento entre Chaco y Tomás después de su persecución en el 

centro comercial supone el descubrimiento por parte de Tomás de su identidad racial como 

hombre ‘negro’ en la ciudad. Franz Fanon describe este proceso como un momento de 

reconocimiento racial e histórico “I was responsible for my body, for my race, for my 

ancestors. I subjected myself to an objective examination. I discovered my blackness” (84). El 

reconocimiento de Tomás como chocoano en la urbe junto con su decisión de permanecer en el 

país supone un claro desafío a la narrativa dominante de violencia y discriminación. Tomás 

sobrelleva un proceso de reconocimiento de su identidad chocoana, la cual necesita re-negociar 

en el contexto urbano como parte de una negridad global.  

El proceso de re-definición de identidad por el que atraviesa Tomás es significativo 

para entender la experiencia de la negridad en Colombia ya que, como describe Heidi Feldman 

en relación El pacífico negro, la afirmación de una identidad nacional no hace posible el 

reconocimiento de una identidad negra. En el caso de Tomás, su identidad en la urbe se 

manifiesta principalmente en términos de su identidad regional, de esta forma, su migración a 

Bogotá, supone la negociación entre la negridad oficial que impone la narrativa oficial sobre el 

afrodescendiente como desplazado, así como con una negridad global que ofrece el hip-hop y 

la estética del pelo afro. Por otra parte, este proceso de “reconocimiento racial” supone una 

realidad concreta para Chaco, la cual se constituye en su encuentro con el sistema racial binario 

que predomina en los Estados Unidos y Canadá, mientras que para Tomás este reconocimiento 



 

 

132 

 

va a significar una re-negociación constante entre una identidad regional, nacional y global. 

Son estas diferencias en relación al proceso de articulación de identidad individual la 

que predice la separación de Tomás y Chaco. La última escena del film muestra como ambos 

hermanos toman caminos divergentes. Mientras Chaco toma el bus para iniciar su viaje hacia al 

“norte”, Tomás se instala con su afeitadora propia en la calle del barrio marginal de La playa, 

en espera de clientes, los mismos residentes de su barrio, para cortarles el cabello. De esta forma, 

para Tomás, la adquisición de una identidad urbana solo se hace posible cuando decide 

reconocer su origen y al mismo tiempo establecer vínculos con la comunidad local. La 

imposibilidad del film de capturar el trauma del desplazamiento es quizás su aspecto más 

problemático en cuanto se hace necesario explorar no solo los procesos de racialización que 

implica la condición de desplazamiento para los afrodescendientes en Colombia, sino reconocer 

el rol activo de los discursos de identidad nacional en la producción de sujetos racializados.  

La carga política y cultural que sobrelleva el largometraje de Arango como el primer film 

que representa la experiencia de la negridad urbana desde la perspectiva de un joven 

afrodescendiente colombiano, cuya migración se encuentra ligada a una compleja problemática 

histórica de violencia y exclusión, significa contextualizar la interpretación de esta producción 

cultural como un primer diálogo que intenta posicionar la negridad colombiana dentro de una 

narrativa de negridad global así como una primera aproximación al cuestionamiento de nociones 

hegemónicas de raza y nación en sudamérica desde una perspectiva transnacional.  

Mientras que Chocó cuestiona el actual discurso de violencia e invisibilización a partir 

de la figura de la mujer negra como alegoría de la nación, La Playa D.C. explora la 

representación de la experiencia de ser negro en Colombia como parte de una narrativa de 



133 

negridad global. Tanto La playa D.C. como Chocó, contribuyen a una nueva narración de la 

nación en cuanto recuperan espacios físicos y simbólicos que han funcionado para excluir a los 

afrodescendientes y los transformar en espacios de resistencia que contribuyan a entender la 

experiencia de la negridad como diversa en cuanto supone una constante negociación con 

discursos locales, nacionales, así como de negridad global. 

Ambas narrativas demuestran la importancia de la redefinición de las nociones de 

negridad en Colombia como un proceso que deviene tanto del desplazamiento masivo de 

afrodescendientes a las zonas urbanas como de su reposicionamiento como parte de una 

narrativa global de negridad. Por otra parte, el carácter experiencial de ambos largometrajes 

continúa con un formato que se centra en explorar las experiencias de individuos marginados 

como una forma de reconstruir los silencios impuestos sobre sus historias. El guion de ambos 

largometrajes fueron escritos en base a historias personales de los protagonistas, quienes, de 

cierta forma, se interpretan a sí mismos, transformando a estas producciones en narrativas 

que intentan explorar la representación de aquellas identidades que, aunque se han mantenido 

invisibles, se construyen como diversas. Desde esta perspectiva, la experiencia de 

marginación y desplazamiento de los afrodescendientes de la costa del Pacífico se han 

transformado en memorias colectivas que han dado paso a la construcción y apropiación de 

un pasado en común como comunidad en el espacio urbano (Oslender 103). De esta forma, 

La Playa D.C. y Chocó establecen una narrativa que intenta explorar la violencia y el trauma 

del desplazamiento a través de la memoria y de la exploración de la experiencia que aparece 

tanto de la imposición de narrativas históricas dominantes que quedan escondidas bajo 

discursos dominante de identidad nacional. En consecuencia, ambos relatos contribuyen a 



 

 

134 

 

crear un proceso de concientización sobre nuestra posición dentro del espacio nacional como 

sujetos racializados y por lo tanto a cuestionar y enfrentar las retóricas nacionalistas que 

continúa definiéndonos como cuerpos fuera de lugar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

135 

 

 

CONCLUSIÓN 

   
 

En este proyecto se exploran nociones de negridad no solo desde un punto de vista 

literario, sino que en relación a discursos de identidad nacional y narrativas históricas 

dominantes y a la posición que nosotros como latinoamericanos tenemos dentro de estas 

construcciones. Por lo tanto, mi proyecto comienza con un diálogo necesario desde una 

perspectiva interdisciplinaria para entender cómo funcionan los procesos de racialización que 

reproducen tanto los discursos nacionalistas como las narrativas históricas. Esta conversación 

se hace importante, sobre todo en este momento en que la inmigración y los inmigrantes están 

siendo racializados a través de discursos de identidad transnacional que los excluyen y 

haciendo que los inmigrantes carguen con una doble marginación, tanto del país de donde 

emigran, así como del país que los recibe. Las narrativas dominantes de identidad nacional no 

solo funcionan para construir a los sujetos por fuera de las ideas de nación y de nacionalidad, 

sino que causan múltiples formas de exclusión que afectan a gran parte de la población 

latinoamericana. Por lo tanto, la necesidad de empezar este diálogo es urgente. Necesitamos 

hablar sobre cómo discursos dominantes en relación al imaginario histórico de la nación en 

Colombia y Ecuador nos afecta como sujetos colonizados y cómo podemos crear nuevos 

espacios de solidaridad e inclusión. 

 

 

 

 

 



136 

Bibliografía 

Abad, Gustavo. "Juan García y Juan Montaño: territorios distintos y narrativas 

complementarias desde la memoria afrodescendiente." Chasqui, no. 120, Dec. 2012, 

pp. 88-92. 

Aguilera Malta, Demetrio, et al. Los que se van: cuentos del cholo y del montubio. El 

Conejo, 1985. 

Álzate Michaels, Natalia. "Las fiestas populares de San Pacho en Quibdó (Chocó, 

Colombia) como herramienta de organización comunitaria.” Trabajo Social, no.12, 

enero, 2010, pp. 167- 180. 

Andrade, Jorge O. "Entre la santidad y la prostitución: la mujer en la novela ecuatoriana en 

el cruce de los siglos XIX y XX." Íconos. Revista de Ciencias Sociales, no 28, mayo 

2007, pp. 35- 45. 

Arango, Juan Andrés. 2012, La playa D.C. Red One HD 4K, 90’. 

Arroyo, Jossianna. Travestismos culturales: literatura y etnografía en Cuba y Brasil. 

Universidad de Pittsburgh, 2003. 

Artel, Jorge. Tambores En La Noche. 1a ed. en Narrativa colombiana. Plaza & Janés 

Editores, 1986. 

Ashcroft, B., Griffiths, G. and Tiffin, H., eds. The post-colonial studies reader. Routledge 

1994. 

Ayala Mora, Enrique. Ecuador del Siglo XIX: estado nacional, ejército, iglesia y municipio. 

Corporación editora nacional, 2011. 

-Breve Historia de la Revolución Alfarista. Editorial Quito, 1995. 

Balibar, Étienne, and Immanuel Maurice Wallerstein. Race, Nation, Class: Ambiguous 

Identities. Verso, 1991. 

Bhabha, Homi K. The Location of Culture. Routledge, 1994. 

- Nation and Narration. Routledge, 1990. 

Baronian, Marie-Aude, et al. Diaspora and Memory: Figures of Displacement in 

Contemporary Literature, Arts and Politics. Amsterdam, Rodopi, 2007 



 

 

137 

 

 

Barriga López Franklin, and Carrión Benjamín. Benjamín Carrion. I.E.C.E, 1985. 

Benites Vinueza, Leopoldo. Ecuador, Drama y Paradoja. Movimiento de  

izquierda Revolucionaria, 1984. 

 

Luis-Brown, David. "Cuban Negrismo, Mexican Indigenismo: Contesting Neocolonialism in  

the New Negro Movement." Escape from New York: The New Negro Renaissance  

beyond Harlem, edited by Baldwin, et al., U of Minnesota Press, 2013, pp. 53-75. 

 

Carrión Benjamín. Atahualpa. 1ra ed. Albon International, 1968. 
 

Candelario, Ginetta E. B. Black Behind the Ears: Dominican Racial Identity from Museums  

to Beauty Shops. Durham, Duke University Press, 2007. 

 
Cervone, Emma. "Celebrating the Chagras: Mestizaje, Multiculturalism, and the Ecuadorian  

Nation." The Global South, vol.4, no 1, Spring 2010, pp. 94-118. 

 

Charvet, Erika Silva. Identidad nacional y poder. Ediciones Abya-Yala. 2004. 

Chomsky, Aviva. “Afro-Colombians and the war in Colombia.” Beyond Slavery:  

The Multilayered Legacy of Africans in Latin America and the Caribbean. 

Davis, Darién J.  Lanham, Md.: Rowman & Littlefield, 2007. 

 

Chiriboga, Luz Argentina. Jonatás y Manuela. Abrapalabra Editores, 1994. 

Cornejo Polar, Antonio. Writing in the Air: Heterogeneity and the Persistence of Oral  

Tradition in Andean Literatures.  Duke University Press, 2013. 

 

Dulfano, Isabel. Indigenous feminist narratives: I/we: wo(men) of an(other) way.  

Palgrave Macmillan, 2015. 

 

De Lara, Felipe Burbano. "Todo por la patria. Refundación y retorno del estado en las  

revoluciones bolivarianas." Íconos. Revista De Ciencias Sociales, vol. 52, May 

2015, pp. 19-41. 

 

De La Torre, Carlos. "Velasco Ibarra and 'La Revolución Gloriosa': The Social Production of  

a Populist Leader in Ecuador in the 1940s." Journal of Latin American Studies, vol.  

26, Issue 3, pp. 683-711. 

 

Du Bois, W. E. B. and Brent Hayes Edwards. The Souls of Black Folk. OUP Oxford, 2007. 

 



 

 

138 

 

Estupiñán Bass, Nelson. Cuando los guayacanes florecían. 3ra ed. Editorial El Conejo, 1983. 

-La poesía popular de Esmeraldas en la Revolución de Carlos Concha. Afro-Hispanic 

Review, vol. 14 no. 2, Fall 1995, pp.53-56. 

 

Fanon, Frantz. Black Skin, White Masks. New York: Grove, 1967.  

 

Franco, Jean. "Self-Destructing Heroines." Minnesota Review, vol. 21, 1988 pp 105- 115. 

 

-‘”La violación: un arma de guerra.” Debate Feminista, vol. 37, 2008 pp. 16-33. 

 

Foote, Nicola."Monteneros and Macheteros: Afro-Ecuadorian and  

Indigenous Experiences of  Military Struggle in Liberal Ecuador, 1895-1930." Military 

Struggle and Identity Formation in Latin America: Race, Nation, and Community 

During the Liberal Period, edited by Nicola Foote and René Harder Horst, University 

Press of Florida, 2010 pp. 83- 106. 
 

-"Race, State and Nation in Early Twentieth Century Ecuador." Nations & 

Nationalism, vol. 1, no. 2, 2006, pp. 261-278. 

 

Gallegos Lara, Joaquín y Enrique Gil Gilbert. Los que se van: cuentos del cholo y del  

montubio. Casa de la cultura ecuatoriana, 1955. 

 

Galván, Manuel. Enriquillo: Leyenda Histórica dominicana. Editorial América, 1944.  

 

García-Peña, Lorgia."Translating Blackness." Black Scholar, vol. 45, no. 2, Apr. 2015, pp. 10- 

20. 

 

Gilroy, Paul. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. Harvard  

University Press, 1993. 

 

Grijalva, Juan Carlos. "Las mujeres de Juan León Mera: autoría, autoridad y autorización en  

la representación romántica de la mujer escritora." Revista de Crítica Literaria 

Latinoamericana 2008: 189-197.  

 

Guerrero, Andrés. "The Construction of a Ventriloquist's Image: Liberal Discourse and  

the 'Miserable’ Indian Race in Late 19th-Century Ecuador." Journal of Latin  

American Studies, vol. 29, no 3, 1997, pp. 555-590. 

 

- “El levantamiento indígena nacional de 1994: discurso y representación política 

Boletín Americanista, vol. 50, 2000, pp 123-152. 

 

Hall, Stuart. “New ethnicities.” Critical Dialogues in Cultural Studies, edited by David  



139 

Morley and Kuan-Hsing Chen, Routledge. 1996, pp. 443-450. 

- “Cultural Identity and Diaspora.” Identity: Community, culture, difference, edited by 

J. Rutherford, Lawrence & Wishart, 1990, pp. 393-403. 

-The Multicultural Question. Pavis Centre for Social and Cultural Research, 2001. 

Handelsman, Michael H. Lo afro y la plurinacionalidad: el caso ecuatoriano visto desde 

su literatura. Abya-Yala, 1999. 

Henderson, Peter. Gabriel García Moreno and Conservative State Formation in The Andes. 
University of Texas Press, 2008. 

Hill Collins, Patricia. Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of 
Empowerment. Routledge, 2009. 

Hinestroza, Johnny Hinestroza. 2012, Chocó, Red One HD 4K, 80’. 

- Entrevista personal. 19 de octubre de 2015. 

Icaza, Jorge, and Teodosio Fernández. Huasipungo. Cátedra, 1994. 

-Cholos. Quito, Libresa, 2010. 

Jaramillo Alvarado, Pío. El indio ecuatoriano. 7ma ed. Corporación Editora Nacional, 1997. 

Jiménez Román Miriam, and Juan Flores. The Afro-Latin@ Reader: History and Culture in 

the United States. Duke University Press, 2010. 

Kaplan Betina. Género y violencia en la narrativa del Cono Sur, 1954-2003.Tamesis, 2007. 

Lander, María F. "La encrucijada de Manuela Sáenz en el imaginario cultural 

latinoamericano del siglo XXI." Araucaria, vol. 13, no 25, 2011, pp. 165-181. 

Lauderbaugh, George. The History of Ecuador. Greenwood, 2012. 

Laó-Montes, Agustín. "Afro-Latinidades and the Diasporic Imaginary." Iberoamericana, vol. 

5, no 15, marzo 2005, pp.117-130. 

Lewis A, Marvin. Adalberto Ortiz: From Margin to Center. 2013. 

Lipsitz, George. Dangerous Crossroads: Popular Music, Postmodernism, and the Poetics of 

Place. Verso, 1994. 



 

 

140 

 

Luis, William. Voices From Under: The Black Narrative in Latin America and the Caribbean. 

Westport, Conn.: Greenwood Press, 1984. 

 
Mariátegui, José Carlos. Siete ensayos de interpretación de la realidad peruana.  

Biblioteca "Amauta", 1976. 

 

Marquez, Gabriel García. El general en su laberinto. Random House.1989. 

Martinez, Luis A. A la costa. Ediciones Libresa, 1984. 

Mercer, Kobena. “Black Hair/Style Politics” New formations, vol. 3 winter 1987, pp. 33-54. 

 

Miller Watson, Ingrid. "Una entrevista con Luz Argentina Chiriboga." Afro-Hispanic  

Review, vol. 34, n. 1, 2001, pp. 153-158. 

 

Mitchell, Angelyn. The Freedom to Remember: Narrative, Slavery, and Gender in  

Contemporary Black Women's Fiction. Rutgers University Press, 2002. 

 

Morejón, Nancy, and Juanamaría Cordones-Cook. Looking Within: Selected Poems, 1954- 

2000. Wayne State University Press, 2003. 

 

Murray, Pamela S. "'Loca' or 'Libertadora'?: Manuela Sáenz in the Eyes of History and  
Historians, 1900-c.1990." Journal of Latin American Studies, vo. 4, 2001, pp. 291- 

307. 

 

Mera, Juan León. Cumandá: un drama entre salvajes. Edición Adriana López-Labourdette. 

2014. 

 

-La virgen del sol. Barcelona. 1887 

Mignolo, Walter. Local Histories/global Designs: Coloniality, Subaltern Knowledges, and  

Border Thinking. Princeton University Press, 2000. 

 

Miller, Marilyn. "Slavery, Cimarronaje, and Poetic Refuge in Nancy Morejón." Afro- 
Hispanic Review, vol. 24, no. 2, Fall 2005, pp. 103-125 

 

Neruda, Pablo. La insepulta de Paita. Caracas, 1988. 

Oliva, Elena. La negritud, el Indianismo y sus intelectuales: Aimé Césaire y Fausto Reinaga. 
Editorial Universitaria, 2014. 

 

Ortiz, Adalberto. Juyungo: historia de un negro, una isla y otros negros. Editorial Casa  

de la Cultura Ecuatoriana, 1957. 



 

 

141 

 

 

Oslender, Ulrich. “The quest for a counter space in the Colombian pacific Coast Region:  

Toward Alternative Black Territorialities or Co-optation by Dominant Powers.” In Black 

Social Movements in Latin America: From Monocultural Mestizaje to Multiculturalism, 

New York, pp. 95-112. 

 
Palacios, Marco, et al. Historia De Colombia: País Fragmentado, Sociedad Dividida. Bogotá, 

D.C. (Colombia), Universidad De Los Andes, Facultad De Administración, 2012 
 

Pareja y Diezcanseco, Alfredo. Edmundo Ribadeneira. Baldomera. Caracas,  
Biblioteca Ayacucho, 1991. 

 

Pareja Diezcanseco, Alfredo. "Los narradores de la generación del treinta: el Grupo de  

Guayaquil." Revista Iberoamericana, vol. 54, no. 144-145, 1988, pp. 691-707. 

 
Prieto, Mercedes. Liberalismo y temor: imaginando los sujetos indígenas en el  

Ecuador Postcolonial, 1895-1950. Editorial Quito, 2004. 

 

Polo-Bonilla, Rafael. Los intelectuales y la narrativa mestiza en el Ecuador. Ediciones  

Abya- Yala, Corporación Editora Nacional, 2002.  

 

Puri, Shalini. The Caribbean Postcolonial: Social Equality, Post-Nationalism, and  

Cultural Hybridity. Palgrave Macmillan, 2008. 

 

Rahier, Jean Muteba. Blackness in the Andes: Ethnographic Vignettes of Cultural Politics in  

the Time of Multiculturalism. Palgrave Macmillan, 2014. 

 

- "From Invisibilidad to Participation in State Corporatism: Afro-  

Ecuadorians and the Constitutional Processes of 1998 and 2008." Identities, vol. 8 no. 5, 

2011, pp. 502-524. 

 

Rama, Angel. La Ciudad Letrada. Ediciones del Norte, 1984. 

Ramírez, Jacques Paul. Con o sin pasaporte: análisis socio-antropológico sobre la migración  

ecuatoriana. Instituto de Altos Estudios Nacionales, 2010. 

 

Río Frio, Miguel. La emancipada. Ediciones stockcero, 2007.  

 

Rivera, Petra R. "Triple Consciousness: a review of Miriam Jiménez Román and Juan Flores,  

eds. The Afro Latin@ Reader: History and Culture in the United States”. Transition,  

Issue 105, 2011, pp. 156-163 

 

Rodríguez, Ileana. Transatlantic Topographies: Islands, Highlands, Jungles. University  

of Minnesota Press, 2004. 



142 

Roitman, Karem. Race, Ethnicity, and Power in Ecuador: The Manipulation of Mestizaje. 

First ForumPress, 2009. 

Rumazo González, Alfonso. Manuela Sáenz: la Libertadora del Libertador. 

Almendros y Nietos, 1945. 

Sarmiento, Domingo Faustino, and Roberto Yahni. Facundo: Civilización y Barbarie. 

Cátedra, 1990. 

Santana, Roberto, “Actores y escenarios étnicos en Ecuador: el levantamiento de 1994.” 

Caravelle, vol. 1, no. 59, pp. 161-188. 

Smith, Christen A. Afro-Paradise : Blackness, Violence, and Performance in Brazil. 

Urbana: University of Illinois Press, 2016. 

Sacoto, Antonio. La nueva novela ecuatoriana. Universidad de Cuenca, 1981. 

Sommer, Doris. Foundational Fictions: The National Romances of Latin America. University 
of California Press, 1991. 

Talpade Mohanty, Chandra. “Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial 

Discourses”, Gender, Place and Culture, vol. 12, no. 3, 1984, pp. 333-35. 

-“US Empire and the Project of Women’s Studies: Stories of citizenship, complicity and 

dissent.” Gender, Place and Culture” vol. 13, no. 1, pp. 7-20 

Taylor, Claire. Introduction. Identity, Nation, Discourse: Latin American Women Writers 

and Artists. By Claire Taylor. Cambridge Scholars Publishing, 2009. ix-xxx. 

Tylor, Diana. The Archive and the Repertoire: Performing Cultural Memory in the Americas. 

Durham: Duke University Press, 2003. 

Tittler, Jonathan. "Juyungo/Reading Writing." Voices from Under: Black Narrative in 

Latin America and the Caribbean, edited by William Luis, Greenwood, 1984, pp. 

165-180. 

Trouillot, Michel-Rolph. Silencing the Past: Power and the Production of History. Beacon 

Press, 1995. 

Townsend, Camila. “In Search or Liberty: The Efforts of the Enslaved to Attained 

Abolition in Ecuador, 1822-1852.” Beyond Slavery: The Multilayered Legacy of 



 

 

143 

 

Africans in Latin America and the Caribbean. Davis, Darién J. Lanham, Md.:  

Rowman & Littlefield, 2007. 

 

Tobar Donoso, Julio. "La Abolición de la esclavitud en el Ecuador." Boletin de La  

Academia Nacional de la Historia, vol. 39, no. 93, June1959, pp. 5-30. 

Van Aken, Mark. "The Lingering Death of Indian Tribute in Ecuador." The Hispanic  

American Historical Review, no. 3, 1981, p. 429. 

 

Vanegas Arias, Julio Andrés. Nación y diferencia en el siglo XIX colombiano. Orden  

nacional, racialismo y taxonomías poblacionales. 2008. 

 

Vasconcelos, José. La raza cósmica. Espasa Calpe, 1948. 

Vilalta, María José. “Manuela Sáenz interpela a Simó n Bolívar, 1822-1830.” Revista  

Europea de Estudios Latinoamericanos y del Caribe, vol. 93, October 2012, pp. 61- 

78. 
 

Vilalta, María José. "Muerte en los Andes: Sociedad colonial y mortalidad en las  

haciendas andinas (Ecuador, 1743-1857)." Revista Brasileira De Estudos De  

População, vol. 32, no. 1, 2015, pp. 73-99. 

 

Walsh, Catherine. “Movimientos sociales afro y políticas de identidad en Colombia y 

Ecuador”. Universidad Andina Simón Bolívar. proyecto de las Cátedras de 

Integración del Convenio Andrés Bello. 2005 

 

Williams, C. Rose-Green. "Rewriting the History of the Afro-Cuban Woman: Nancy  

Morejon's 'Black Woman'." Caribbean Quarterly, vol. 34, no. 2, 1988, pp. 10-18. 

 

Willingham, Eileen. "Literary Patriotism in Ecuador's Juan León Mera and Juan De Velasco." 

Humanities Research, vol. 17, no.1, Spring 2011, pp. 21-34. 

Young, Harvey. Embodying Black Experience: Stillness, Critical Memory, and the Black  

Body.Ann Arbor: University of Michigan, 2010  

 

Young, Robert. Colonial Desire: Hybridity in Theory, Culture, and Race. 2nd ed., Routledge,  

2010. 

 

Yuval-Davis, Nira. Gender & Nation. Sage Publications, 1997. 

 

Zambrano, María Alejandra. Sujetos étnicos e identidad nacional: Urdimbre y fracaso del  

proyecto liberal en Ecuador y Brasil (1865-1936). 2012. The 

University of Texas at Austin, PhD dissertation. 

 

Zielina, M. "'Jonatas y Manuela': The (Hi)Story of A Transnational and Interracial Friendship  



144 

Argentina Chiriboga's Historical Novel About Manuela Saenz and The African  

Ecuadorean Experience." Revista Iberoamericana, vol. 65, pp. no. 1999, 188-89. 

Zorrilla de San Martín, Juan. Tabare. Estrada, 



 

 

145 

 

Apéndice A 

 

Entrevista con Johnny Hendrix Hinestroza 

Director de Chocó (2012)  

Septiembre 2015 

 

Ximena González-Parada (en adelante XGP): ¿Por qué eliges a la mujer negra para narrar la 

consciencia colectiva de la nación colombiana? 

 

Johnny Hendrix. Hinestroza (en adelante JHH): Latinoamérica es un pueblo de minorías, es 

como yo logro divisarlo, y desde esa perspectiva lo que hicimos fue atrapar a las minorías y 

colocarlas en un solo personaje y ese personaje tenía la obligación de representar ese territorio, 

entonces tomamos la raza negra que, a pesar de ser un porcentaje alto, en Colombia es 

considerada una minoría. Además, es una minoría desplazada y en Colombia los desplazados son 

una mayoría, pero para términos de clasificación se dibujan como una minoría. Además, es una 

mujer pobre y el gran porcentaje de colombianos somos pobres, pero en la estadística, se dibuja 

como una minoría, entonces fueron esas cuatro minorías puestas en un solo personaje llamado 

Chocó. Y se llama Chocó exclusivamente porque es el espejismo de lo que es el territorio del 

Chocó y desde esas minorías empezamos a identificar las problemáticas, que no solo es el 

machismo, sino a nivel social, de cómo ese personaje quiere salir adelante, pero tiene 

determinados yugos que no se lo permiten, uno de esos yugos es su cultura y su religión, que 

permanecen en la consciencia del personaje de Chocó, y es lo que lleva a que la película se 

desarrolle de la forma que lo hace. Independiente que Chocó sepa y asuma que quiere salir de ese 



 

 

146 

 

rol, que quiere liberarse porque tiene la sensación de que quiere vivir mejor, que quiere tener una 

vida digna, no puede, porque su cultura no se lo va a permitir. 

 

XGP: ¿Qué rol tiene la religión en la película? 

 

JHH: La mujer en el Chocó siempre está esperando un milagro y asume que solo tiene que rezar 

y ponerse de rodillas para que las cosas le lleguen; y si nunca llegan es porque así lo quiere Dios 

y eso lo quería plasmar de alguna otra forma en la película. Considero que la religión ha sido en 

cierta forma un yugo para esta población, porque permite que el pueblo se mantenga sumiso, que 

no se revele, que no diga nada. Y eso se extiende a otras regiones, por eso digo que Chocó podía 

llamarse Antioquia, Caldas o Perú. No dibuja la problemática de un sector, o de una raza, dibuja 

la problemática que tenemos en gran medida en Latinoamérica, y que se refleja en el 

desplazamiento, en la forma en que se extraen sus riquezas y los pueblos quedan abandonados y 

pobres, en la forma de que todos los pueblos son machistas y la mujer de alguna u otra forma 

queda relegada, desde esa perspectiva, creo que podría ser cualquier territorio de Latinoamérica. 

 

XGP: ¿Qué forma toma el machismo Chocó? 

 

JHH: La idea era enfatizar que el machismo se convierte en un estado cotidiano y llega a ser 

cíclico. El hombre está dictado a cumplir exactamente los mismos mandamientos de su padre, y 

la madre, que es la principal machista y le enseña a la niña a reproducir estas conductas. El 

proceso de investigación nos hizo ver que esta vida era cíclica, porque nadie se salía de ese 



147 

estereotipo ya dictado culturalmente, todo el mundo volvía a cumplir ese estándar de personajes, 

como si fuera una obra de teatro; el padre cumple el rol, luego el hijo y así sucesivamente, un rol 

que nunca nadie abandona. Lo que hace la película es lanzar un mensaje diciendo “no más” y 

está representado en la canción que Chocó canta al final de la película, es un grito de auxilio y de 

libertad, donde ella dice “ya no más violencia” y esta vida tiene que cambiar, y efectivamente 

eso es lo que hace al final. 

XGP: Chocó dialoga con el género documental. ¿Existe una estética específica que guía la 

película? 

JHH: Chocó no tuvo un referente a seguir, no había para nosotros una película que tuviera la 

misma perspectiva y bajo esa premisa nosotros tuvimos que inventar la forma de narrar esta 

película. Encontramos que era un acierto trabajar un estilo documental, no solamente porque 

encontramos naturalidad con los actores, sino porque adicionalmente íbamos llegando a ellos sin 

miedo, con una realidad puesta en sus rostros tal cual. Desde esa misma perspectiva lo que 

hicimos fue arrancar con planos muy abiertos, que se van cerrando con la intención de que la 

audiencia se sienta espectador, que sienta que el dolor está allí, que quiera ayudar a la 

protagonista y sienta la impotencia de no poder hacerlo. Los planos cerrados se dan al final de la 

película para identificar a los personajes y sentirlos más cerca y continúan hasta que la 

protagonista dice “no más”. A pesar que hay películas que mantienen un tiempo y una lírica 

parecida, Chocó empieza muy despacio y termina muy acelerada. Lo que hicimos fue estudiarlo 

en términos musicales, en términos culturales, porque el tiempo en el territorio del Chocó parece 



 

 

148 

 

pasar muy lento, pero están pasando muchas cosas al mismo tiempo. Hay soldados, están 

explotando la tierra, está la guerrilla, están los paramilitares, pero no es tan evidente, y la 

protagonista está en su propia problemática de violencia doméstica, de vivir en la pobreza, todo 

está pasando en un tiempo en que parece que no pasara nada. En la película el paisaje es 

participativo, porque el paisaje es también protagonista y es una tierra que también está llorando, 

es una tierra que también está siendo explotada, contaminada, es una tierra que está sufriendo 

constantemente, entonces el paisaje tenía que hablar en la película, y por eso todo el tiempo 

escuchas el agua, estás viendo atardeceres, es un paisaje latente, que es sublime, pero al mismo 

tiempo estás sintiendo que la están violentando, es un símil que se tenía que mantener 

visualmente. 

 

XGP: Los diálogos en Chocó son breves ¿qué rol tiene el silencio en Chocó? 

 

JHH: Más que el silencio es la denuncia. Colombia es un país donde nadie habla de lo que está 

ocurriendo, a todo el mundo le gusta ‘guardar silencio‘ [sic]. Una de las propuestas con los 

diálogos de la película era que los personajes hablaran poco, precisamente para no decir lo que 

está sucediendo, y la sensación que quería que quedara después era esa, que nadie habla algo en 

concreto, es como si estuvieran divagando todo el tiempo con sus diálogos.  

 

XGP: El final de la película comienza con un proceso de purificación, de expurgación a través 

del canto y de la limpieza del cuerpo, y continúa con la eliminación simbólica del poder 

masculino ¿cuál es el mensaje en este proceso de purificación? 



 

 

149 

 

 

JHH: El poder fálico del hombre hace una diferencia, por eso el mayor castigo para este hombre 

negro, varonil, potente, era quitarle ese poder porque lo deja simbólicamente en términos 

equitativos con la mujer. Siempre hacemos una escritura de los personajes, de lo que son capaces 

o no de hacer, para que el actor logre identificarse y compenetrarse con el personaje. Una de las 

preguntas que trabajamos con la actriz protagonista fue sobre qué podría hacer Chocó en ese 

momento. Chocó se involucra con el paisa porque necesita una venganza inmediata después que 

su marido la golpea y la humilla delante de todo el mundo. Su venganza también la hace delante 

de todo el mundo, y desde esa perspectiva es una venganza porque el acto de infidelidad de la 

mujer está asociado con una pérdida de masculinidad del hombre. En los hombres eso es 

impensable, porque en la cultura, a nivel social, el poder del hombre negro emerge de su 

sexualidad. Los diálogos que sostienen las mujeres en el camión y en la mina tienen relación con 

el machismo que viene de la mujer, que reconoce en el hombre esta fuerza masculina y que 

funciona para reproducir el ciclo de la lógica machista. 

 

XGP: ¿Crees que Chocó ofrece una identidad cultural para los afrocolombianos o para la 

diáspora afro-latinoamericana? 

 

JHH: En relación a Colombia, la película se llama Chocó por el distrito y también la mujer se 

llama Chocó por el distrito, y el mensaje que quiere transmitir la película, independiente de que 

hablemos del machismo, de la extracción minera y de otros temas, es un grito de libertad. 

Básicamente lo que quiero enunciar con la película es eso, ya es hora que el distrito de Chocó se 



150 

libere y logre ser un departamento autónomo, que viva por sí mismo y se haga valer, como se 

hace valer esta mujer al final de la película. Básicamente esa era la intención que tenía en cuanto 

al pueblo afro, a la comunidad afro y a cómo la película puede ayudar a esa comunidad afro. Y 

en relación a Latinoamérica básicamente es lo mismo, la mayoría de las problemáticas que tienen 

los pueblos afro son exactamente las mismas, no hay educación, no hay salud, no hay apoyo aun 

siendo uno de los territorios más ricos, no solamente en cultura, danza, música, gastronomía, 

todas esas riquezas están allí vivas y no son aprovechadas. Al mismo tiempo, todas sus riquezas 

minerales son aprovechadas, pero esta riqueza no les deja a ellos recursos suficientes para 

sobrevivir, para poder salir adelante como un territorio pudiente. La película se enmarca en esa 

problemática y dice: “ya es hora de tomar las riendas de nuestro propio destino” y ese es el 

mensaje que quería dar con la película, no solamente al Chocó sino a los territorios afro en 

Latinoamérica o a nivel mundial. 

XGP: Se puede decir que la narración de Colombia ha estado definida por la violencia, y éste es 

un aspecto importante en Chocó. ¿Cómo aproximas la idea del uso y del abuso de la violencia 

para representar el imaginario colombiano? 

JHH: El cine no puede convertirse en la empresa publicitaria de Colombia, los que hacemos cine 

contamos historias de lo que nos duele, de lo que queremos exorcizar de nuestra vida y de 

nuestro mundo y en esa medida creo que Chocó, aunque no es una propaganda de Colombia, no 

relata literalmente la violencia que hay en el país, pero sí se aferra al lema de que todo comienza 

por casa. Si de una u otra forma nosotros somos un país dibujado por la violencia es porque la 



 

 

151 

 

violencia se normaliza desde el hogar. En la película la violencia está planteada porque se ven 

soldados silenciosamente, pero al mismo tiempo está en el niño que ha hecho una pistola para 

jugar, la violencia está allí y los niños la descubren y depende de los padres que le permitan 

entrar o salir de ese entorno de violencia. Si bien Chocó retrata un poco la violencia del país, la 

retrata de una manera distinta, y quiere hacer pensar sobre la violencia de una manera distinta. 

 

XGP: Al final de la película aparece un epílogo que dice: “agradezco a mis padres por enseñarme 

que ser negro es un milagro” ¿puedes comentar cuál es el significado para ti de ese milagro? 

 

JHH: Ser negro es un milagro por el simple hecho de que te vean distinto, eso te obliga a buscar 

la diferencia, yo no sabía que yo era negro hasta que en jardín infantil una niña muy enojada me 

dijo “¡negro!” como si fuera algo muy malo, y desde ese momento me puse a pensar qué malo 

había hecho yo para que la niña me gritara con ese odio, y la verdad no tengo respuesta hasta 

hoy. Y me ha tocado vivir con esa problemática en el colegio, en la universidad, en el trabajo, en 

el día a día, y he empezado a encontrar que esa problemática me ha forzado a lo bueno, en el 

sentido que, si la gente me discrimina o me rechaza, me hace más fuerte, y eso me ha llevado a 

colocarme metas y a lograrlas simplemente porque genera un sentimiento opuesto en mí, genera 

que yo logre mis objetivos, y eso es lo bueno. Ese es el milagro de ser negro, porque tienes todo 

cuesta arriba, pero si logras subir esa cima, seguramente, llegarás a donde quieras. Las políticas 

multiculturales han hecho oficial la condición de afrodescendiente en Colombia y eso ayuda 

porque hoy en día el racismo es un delito, pero al mismo tiempo es una mentira. Lo que hace esa 

ley es generar una trampa, porque hace que el racismo se vuelva más silencioso y es peor el 



 

 

152 

 

silencio. En ese sentido es una gran falacia que se está viviendo hoy en día y que tiene que ver 

con lo ‘políticamente correcto’. Se supone que en Latinoamérica todos tenemos los mismos 

derechos, al imponer una ley en contra del racismo se logran avances, pero al mismo tiempo 

genera un rechazo más fuerte porque la gente siente que existe una preferencia con respecto al 

negro. Por eso yo soy una persona que dice abiertamente en Colombia: “a mí no me llamen afro” 

yo tengo un nombre. Yo he generado mucha polémica en Colombia con los afro. Yo estaba 

convencido que era afro-colombiano y cuando viajé a África ellos no se fijaron si yo era blanco o 

negro, me pidieron el pasaporte y éste decía “Colombia” por lo tanto yo soy colombiano, yo no 

soy una persona afro, soy negro, pero afro eran mis descendientes que venían de África y que 

llegaron acá como esclavos, pero yo me reconozco como un negro colombiano, con nuestras 

propias problemáticas y tenemos que empezar desde ahí. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



153 

Apéndice B 

Entrevista con Argentina Chiriboga 

Autora de Jonatás y Manuela 

Julio 2013 

Ximena González Parada (en adelante XGP): En su texto Hacia una narrativa afroecuatoriana 

(2010) Franklin Miranda Robles escribe una recopilación de texto afro-ecuatorianos, pero falta 

Ud. ¿Qué impacto ha tenido la producción literaria de Adalberto Ortiz y Nelson Estupiñan Bass 

y cómo encaja su producción dentro de este canon literario? 

Argentina Chiriboga (en adelante AC): Bueno, es muy importante dar a conocer los diferentes 

elementos de nuestra cultura afro y decir aquí estoy, aquí estamos, hacer presión para que el resto 

de la gente, la sociedad mestiza nos mire, que no solo hay dos vertientes que forman la 

nacionalidad ecuatoriana, porque siempre yo escucho que dicen, lo indígena y lo español, porque 

también hay otra corriente, otra vertiente que es la nuestra, la afro, la presencia afro siempre fue 

fuerte, el aporte que trajeron los afros, los esclavizados, ya sea para que trabajen y levanten la 

fortuna de los jesuitas especialmente y aquellos que vinieron también de Jamaica para hacer la 

línea férrea, y murieron miles de africanos, y en general la sociedad económicamente se ha 

levantado con los afros, más que con los indígenas. Nosotros hemos aportado en la segunda 

guerra mundial, el negro esmeraldeño se internaba en la selva para sacar los productos que 

necesitaban para la guerra, el caucho, la madera, la tagua, la balsa, todos estos iba a Europa y 

servían a los aliados para hacer llantas, salvavidas, botones de los uniformes y ¿quiénes fueron 



 

 

154 

 

los que sacaron ese material? fueron los afros, que conocen la selva, nosotros hemos aportado 

muchísimo, por ejemplo, ahora que se está celebrando, el centenario del arrastre de Alfaro, los 

montoneros fueron en su mayoría esmeraldeños, fueron afros que se incorporaron por un ideal 

para reivindicar su condición de africanos, decir aquí estamos nosotros, ayúdenos, hemos 

aportado hemos ayudado, estamos aquí en America para vivir en dignidad. 

 

XGP: La literatura afro-ecuatoriana ha contribuido al reconocimiento del aporte de los 

afrodescendientes en Ecuador como parte de la historia del país. La idea de establecer este 

antecedente del aporte de los afro-ecuatorianos es importante. ¿Ha habido un reconocimiento en 

relación a la producción cultural y en relación al acceso a recursos económicos de los 

afrodescendientes? 

 

AC: Equidad no, para eso se requiere mucho tiempo, es un proceso, pero hemos comenzado, 

porque la Revolución Ciudadana que preside Rafael Correa Delgado se ha concienciado del 

problema de los afros, es una persona que tiene sensibilidad social. Él promulgó el decreto 60, en 

el cual dice, aunque sé que a través de un decreto no se va a realizar, pero por lo menos es una 

política de Estado, de incorporar, respetar y dar dignidad a los y las afrodescendientes, con la 

Revolución Ciudadana hemos recuperado nuestra voz, nuestra palabra, es un camino largo, pero 

estamos ahí, digamos se siente la discriminación, pero no tan profunda como antes. Por estos 

días ha habido un encuentro literario sobre “La discriminación y el racismo” en donde más de 

trece mil estudiantes han escrito sobre la discriminación. 



155 

XGP. El libro de Franklin Miranda Robles señala que la literatura afro-ecuatoriana ha declinado, 

y que no han aparecido nuevos escritores que estén hablando de la experiencia afro-ecuatoriana, 

¿hay nuevos representantes? o bien ¿por qué no los hay? 

AC: Reconocemos que Ortiz y Estupiñan Bass fueron los hitos más importantes, quienes 

iniciaron el camino de lucha cuando la voz del negro no se escuchaba, no se hacía presente, no la 

tomaban en cuenta. Cuando irrumpieron estos dos escritores, Adalberto escribió hace muchos 

años y no se renovó, y no se enfocó en la negritud y Nelson siguió actualizándose a través del 

periódico y de su poesía, luchando por la negritud, ahora tenemos otros tiempos. Yo trabajo lo 

que puedo. Si no me reconocen que se puede hacer, yo hago con sinceridad mi literatura, trabajo 

con ahínco, trato de recuperar la memoria ancestral, donde me invitan voy, conferencias y 

charlas, siempre trato de levantarla y darla a conocer. 

XGP: Ud. comenzó a publicar en el año 1991. La exploración de la experiencia de la diáspora 

africana desde la perspectiva femenina significativa. En La noche del viernes, Bajo la piel de los 

tambores y en Jonatás y Manuela se encuentra presente la sexualidad femenina, ¿cuál es la 

importancia enfatizar la sexualidad de la mujer afrodescendiente ecuatoriana? 

AC: Yo creo en la igualdad de género, no hemos tenido las mismas oportunidades, el sistema 

machista y patriarcal nos aisló, nos esclavizó y mi propuesta es luchar para cambiar este sistema 

y esa mentalidad que tiene y siguen teniendo los hombres; que la mujer no es capaz de ser 

profesional, de ganar más, de hacer de su cuerpo lo que quiere, el marido no es el que manda 



 

 

156 

 

sobre el cuerpo de la mujer, es una libertad que nos hemos ganado, tenemos nuestra historia, y 

tiene que ser respetada.  

 

XGP. ¿Esta perspectiva se puede entender también en relación a la mujer indígena o mestiza?  

 

AC: Nosotros no tenemos un discurso vertical, hay que incluir a tomas las mujeres, hasta la 

blanca recibe golpes y es maltratada, mi discurso es a favor de la mujer, que las mujeres tenemos 

nuestros derechos, yo me casé con un hombre que me comprendió y por eso fue que caminamos 

tantos años. No había una mujer antes que irrumpiera en la novela, ahora quise hacerlo yo, pude 

hacerlo y me presenté hasta el público con mis novelas. Siempre la crítica era hacia los hombres, 

ahora ya la crítica está mirándome y tenemos que luchar en contra el sistema patriarcal. 

 

XGP. Tuve la oportunidad de hablar con José Chalá, el director de la Corporación de Desarrollo 

de Afrodescendientes de Ecuador y me comentaba sobre la sabiduría cimarrona Me parece 

interesante plantear la idea de lo afro-ecuatoriano como algo contestatario, que sea algo que este 

siempre tratando de ganar un espacio. Sin embargo, no mencionó la sabiduría afro-femenina y yo 

la veo en sus novelas.  

 

AC: Nosotras las mujeres somos la base de la sociedad, nosotros las mujeres afro somos las que 

hemos estudiado la propiedad de las plantas, nosotros hemos sido parteras, curanderas, cocineras, 

hemos creado recetas medicinales, hemos creado los cuentos, los mitos, hemos cuidado a la 



157 

familia, la base ancestral ha sido la mujer, la memoria ancestral está hecha por mujeres, nosotras 

hemos traspasado ese conocimiento y memoria ancestral. 

XGP. Ciertamente, y Chalá comentó que lo afro aparece se construye desde núcleo familiar, pero 

también discutimos de la inequidad de la mujer en la sociedad ecuatoriana que le impide alcanzar 

ciertas necesidades básicas y poder asumir el rol de transmisora cultural. ¿Cómo se equipara esta 

desigualdad? ¿Cree que ha habido algún cambio? 

AC. Yo creo que hay cambio, ya casi es una obligación que las mujeres se integren a la 

educación, me parece que con esta política que tenemos ahora hemos adelantado, ya no se 

atreven a decir un piropo vulgar, la presencia, la palabra, la voz va recuperándose. 

XGP. Kattya Hernandez Basantes ha publicado un texto sobre la mujer afro-ecuatoriana, en 

donde señala que “los cuerpos de las mujeres afro-ecuatorianas son construidos desde y para el 

deseo y el placer ajenos, son reconocidos siempre que se constituyan para la sociedad dominante 

como cuerpos exóticos, esto funciona como estrategia de asimilación o también de negación” 

¿cuál es su perspectiva en relación a la aseveración de Hernández Basantes? 

AC: Esto es heredado de los españoles. Ellos creían que la mujer afro solo servía para las 

cuestiones sexuales, años atrás se veía una mujer afro y enseguida se pensaba que era de 

conducta dudosa. Yo pertenezco a un grupo de genealogía, En 1960 había más de 3000 jóvenes 

que abortaban. Pero ahora nosotras no permitimos tal cosa, porque si te lanzan un piropo grosero 



 

 

158 

 

se puede denunciar y se va a la cárcel. Hace poco repartimos un botón que decía, “no me toques” 

fue una campaña en contra la agresión a la mujer afro. Como tenemos otra forma de andar, otro 

ritmo, somos más alegres, en cambio la serrana no. Esta es otra ventaja que tenemos la mujer con 

la Revolución Ciudadana. 

 

XGP: Los cambios se han notado en relación al gobierno de la Revolución Ciudadana ¿cree que 

estos espacios que este gobierno ha construido se han traspasado a la sociedad civil, que ya 

pueden nacer estar iniciativas desde ahí? 

 

AC: Tu sabes que el presidente es el eje de la política del Estado, si tuviéramos un presidente que 

pertenece a una clase pudiente, que es racista y que no tiene una sensibilidad social, poco 

habríamos avanzado. Por lo menos ha cambiado la asamblea constituyente a favor de los afros, si 

hubiese sido otro presidente no sé si habría ocurrido, no sé si esa persona tendría la sensibilidad 

para los más necesitados, no es lo máximo, pero estamos en el camino para conseguir mayores 

conquistas. 

 

XGP: ¿qué otras formas de representación, aparte de la literatura, le han dado base y fuerza a lo 

afro-ecuatoriano? 

 

AC: Casi siempre fue el futbol, pero no solo servimos para patear, no es así, hay otros elementos 

que robustecen nuestra identidad, está bien que nosotros toquemos la marimba, pero no somos 

solo eso, en el magisterio, la mayoría de las afrodescendientes son maestras. A veces no es que 



 

 

159 

 

no hayan salido nuevos valores de literatura, lo que pasa que el profesor de literatura bajó su 

calidad. En mi tiempo yo tuve excelentes profesores de literatura, y eso nos motivó a escribir, 

ahora en cambio no. El profesor sufrió en general, porque se adueñó del ministerio de educación 

cierto partido político que solo tenía la consigna de gritar y bajar a los presidentes sean buenos o 

malos. Eso por treinta años impacto en las generaciones. No solo en Esmeraldas sino en el país.  

Por eso el presidente pidió que los profesores tienen que rendir exámenes. Son catorce 

universidades que se eliminan porque no pasaron los exámenes ciertas instituciones. Yo tengo 

esperanza que con este cambio económico, social, educativo va a crecer una semilla.  Esto 

aparece en Desde la sombra del silencio, donde aparece que no hemos podido avanzar en otros 

campos por la presión del racismo que nos impedía seguir adelante. Cuando ven lo diferente, uno 

recibe esa agresión, pero hay que luchar y reclamar, a través del estudio, eso me decía Nelson, 

que el racismo que había era profundo, dentro del aula había solo dos negros, un joven 

colombiano y él, y la única forma de hacerles comprender que éramos capaces era estudiando. 

No crea que ha sido fácil llegar donde yo he llegado. Yo no tenía dinero para publicar, uno tiene 

que presentarse en una institución para publicar, porque no pertenece a ese grupo que maneja las 

instituciones. 

 

XGP: ¿de qué forma su producción literaria se conecta con otro tipo de producción cultural afro-

latinoamericana? 

 

AC: No te podría decir, lo que sí sé es que de la poca crítica que me llega sobre mi trabajo. Una 

persona hizo una comparación sobre mi trabajo y el premio Nobel de Estados Unidos Toni 



160 

Morrison y mira que yo no la he leído a ella. Esta memoria ancestral, esta experiencia, esta 

vivencia, esta cosmovisión de ella como mujer afro y la mía como mujer afro coincide, entonces 

son los mismos sufrimientos, las mismas esperanzas, los mismos anhelos que nos une, la 

cuestión racial que nos une, que nace con la herencia africana, eso corre por la sangre. La noche 

del viernes describe esa experiencia a través de una mujer que emigra a los Estados Unidos. 

XGP: Con la nueva narrativa multicultural que ha aparecido en Ecuador algunos afro-

ecuatorianos me han comentado que no sienten la necesidad de asumir es cultural ancestral, no 

quieren ser “afros” que prefieren ser ellos o ellas sin este prefijo que supone una carga histórica y 

cultural. 

AC: Yo no entiendo porque la herencia cultural es un peso, hay que estar orgulloso, a mí me ha 

robustecido mi identidad. A veces me encuentro con gente esmeraldeña que me dice, yo no sé 

quién soy, no me encuentro. Yo no, yo nací en un mundo afro, mi padre es un orgullo, es mi 

protección, yo soy una rama de ese árbol, de ese inmenso árbol, mi padre y mis abuelos no me 

están quitando mi identidad, yo nací con mis padres, con papá y mamá juntos, nací en un barrio 

en donde se escuchaba la décima, los cuentos, la poesía, para mí no es un peso, es un orgullo, yo 

viví en un ambiente de armonía, fui una niña quizás mimada, yo no tengo esas angustias 

existenciales. Es decir, ¿que no se sienten afro? ¡qué barbaridad! ¿por qué va a ser un problema? 

¿por qué vas a sentirte acomplejada por tu herencia? no pues, quiere decir que no son auténticos, 

quiere decir que se han casado con blancos y les han lavado el cerebro. 


