BLACK PACIFIC NARRATIVES: RE-IMAGINING BLACKNESS IN
ECUADOR AND COLOMBIA
by
XIMENA ALEJANDRA GONZALEZ-PARADA
(Under the Direction of Lesley Feracho)

ABSTRACT

Through the study of two Ecuadorian novels, Juyungo (1941) by Adalberto Ortiz and
Jonatas y Manuela (1994) by Argentina Chiriboga and two Colombian films, Choc6 (2012) y La
playa D.C. (2012), this dissertation examines notions of blackness (negridad) in Ecuador and
Colombia vis-a-vis national identity discourses as well as historical narratives. | argue that
Ecuador and Colombia have been imagined as culturally Hispanic and racially mixed, yet as
other than black, excluding Afro-descendants from the racial and cultural vocabulary of the
nation. My study demonstrates that the process of identification of Afro-descendants in both
nations has been subordinated to the national rhetoric as well as to diasporic identity discourses
at different moments of the history of both nations: from the creation of the republic to the
implementation of multicultural policies at the end of the XX century. The purpose of this study
is to explore how afro-descendants from the Andean region, as part of the Black Pacific, have
been imagined and imagined themselves through literary and visual production and how these

narratives become spaces of exclusion or new narratives from where to question dominant



notions of race and nation in order to create new consciousness from where to explore our

experiences as racialized Latin American subjects.

INDEX WORDS:

Latin America, race and identity, Andean blackness, afro-ecuadorian, afro-
colombian, Black Pacific, racialization, Juyungo, Adalberto Ortiz, Jonatas
y Manuela, Argentina Chiriboga, afro-colombian film, Johnny Hendrix
Hinestroza, Choco, chocoan consciousness, Juan Andrés Arango, La

playa D.C.



NARRATIVAS DEL PACIFICO NEGRO: RE-IMAGINANDO LA NEGRIDAD EN
ECUADOR Y COLOMBIA

por

XIMENA ALEJANDRA GONZALEZ-PARADA

(bajo la direccion de Lesley Feracho)

RESUMEN

A través del analisis de dos novelas ecuatorianas, Juyungo (1941) de Adalberto Ortiz y
Jonatas y Manuela (1994) de Argentina Chiriboga, y dos largometrajes colombianos Chocé
(2012) de Johnny Hendrix Hinestroza y La playa DC (2012) de Juan Andrés Arango, este
estudio examina nociones de negridad (blackness) en Ecuador y Colombia vis-a-vis narrativas
historicas y discursos de identidad nacional. Mi andlisis sostiene que tanto Ecuador como
Colombia han sido imaginadas culturalmente como hispanas y racialmente como mestizas,
excluyendo a los afrodescendientes del vocabulario racial y cultural de la nacion. Mi estudio
demuestra que el proceso de identificacion de los afrodescendientes en ambas naciones ha estado
sujeto a la retorica nacionalista asi como a discursos de la didspora africana en diferentes
momentos de la historia de ambas naciones: desde la formacién de la republica hasta la
implementacién de politicas multiculturales a fines del siglo XX. El propdsito de este estudio es

explorar como los afrodescendientes de la region andina, como parte del Pacifico negro, han sido



imaginados, cOmo se imaginan a si mismos en la actualidad a través de la produccion literaria 'y
visual y como estas representaciones se transforman en narrativas de exclusion o bien en
espacios para cuestionar imaginarios histdricos y nociones dominantes de raza y nacion para
crear nuevas consciencias desde donde explorar nuestras experiencias como sujetos

latinoamericanos racializados.

PALABRAS CLAVE: Latinoamérica, raza e identidad, negridad andina, afro-ecuatoriano, afro-
colombiano, Pacifico negro, racializacion, Juyungo, Adalberto Ortiz,
Jonatas y Manuela, Argentina Chiriboga, Cine afrocolombiano, Johnny
Hendrix Hinestroza, Chocd, consciencia chocoana, Juan Andrés Arango,

La playa D.C.



NARRATIVAS DEL PACIFICO NEGRO: RE-IMAGINANDO LA NEGRIDAD EN

ECUADOR Y COLOMBIA

by

XIMENA ALEJANDRA GONZALEZ-PARADA
B.A. Universidad Internacional SEK. Santiago, Chile, 1998

M.A. Ohio University, 2005

A Dissertation Submitted to the Graduate Faculty of The University of Georgia in Partial

Fulfillment of the Requirements for the Degree

DOCTOR OF PHILOSOPHY

ATHENS, GEORGIA

2017



© 2017
Ximena Alejandra Gonzalez-Parada

All Rights Reserved



NARRATIVAS DEL PACIFICO NEGRO: RE- IMAGINANDO LA NEGRIDAD EN

ECUADOR Y COLOMBIA

by

XIMENA ALEJANDRA GONZALEZ-PARADA

Major Professor: Lesley Feracho

Committee: Betina Kaplan
Lorgia Garcia-Pefia
Nicoléas Lucero

Electronic Version Approved:

Suzanne Barbour

Dean of the Graduate School
The University of Georgia
May 2017



DEDICATION

A nuestro Pacifico Negro.

i\,



AGRADECIMIENTOS

Escribir esta tesis de doctorado ha sido un proceso transformador que me ha llevado,
literal y simbolicamente, a lugares desconocidos. Estoy sumamente agradecida porque en este
camino tuve la compariia de familia, amigas, amigos y mentores maravillosos. Mis
agradecimientos van primero a la doctora Lesley Feracho; por su amistad, guia constante y
certero apoyo. Mientras que la lectura de su produccion académica sobre literatura afro-
ecuatoriana me motivo a ingresar al programa de UGA, su conocimiento y pasion por explorar
los matices mas infinitos de la produccion cultural afro-americana fue lo que expandié mi vision
e hizo que mi investigacion tomara una nueva forma. A la doctora Lorgia Garcia-Pefia, por estar
ahi, por ser inspiracion constante y por traer a nuestras vidas la revolucién. Gracias por hacer
visible nuestra lucha como mujeres latinas, inmigrantes y de color. A la doctora Betina Kaplan,
porgue conocerla me llevo a reencontrarme con experiencias que han remecido con fuerza lo que
somos como mujeres latinoamericanas. Las largas charlas con cafecitos y mates me volvieron a
la vida y me dieron fuerza para seguir. A Nico por sus politicas de puertas abiertas y por sus
delirantes mondlogos que me llevaron con certeza por las profundas e inextricables sendas
literarias y tedricas. A mis queridisimas amigas Heather, Cris, Leda y Rachel, por las intensas
charlas sobre la vida, por las divagaciones conceptuales, por escucharme y darme todo su carifio.
A Holly, alma divina. Todas ustedes son seres unicos y por eso las atesoro intensamente. A mi
amigo Andrés, por la presencia constante. Gracias a ti tuve alguien con quien compartir toda mi
chilenidad fuera de Chile. A Pili por darme todo lo increiblemente esencial: casa, vino y amistad.

A mis padres por su apoyo incondicional, gracias por darme todo su amor. A mi tia Lali, por su



capacidad ilimitada para dar carifio. A mi hermano Christian, por ser esa fuerza arrebatadora que
nos mantiene estables. Gracias por compartir tu universo conmigo. Y finalmente a mis sobrinos

Beto, Liam y Margie, por ser mi inspiracion y el sol de mi vida.

vi



INDICE

Page
AGRADECIMIENTOS ...ttt e e e be e e rb e e e ta e e e naa e e e nbeeeeanes v
CAPITULOS
1 GENEALOGIAS DE LAS NEGRIDADES EN EL PACIFICO NEGRO.................... 1
2 CONSTRUCCIONES DE NACION Y NACIONALIDAD EN JUYUNGO DE
ADALBERTO ORTIZ..... ettt 17
2.1. Origenes de la nacién ecuatoriana: virgenes del sol y guerreros incas........... 18

2.2. Indios miserables y negros macheteros: la narracion de la nacion moderna
ToI 1 (0] AT T - ST RT 28

2.3. “Donde entierra Cayapa no entierra Juyungo”: el papel del hombre negro en

la nueva historia de ECUAAON ...........c.oiieiieieiie e 35
2.4. Juyungo como relato fundacional de negridad ecuatoriana.............c.ccccceevenee. 50
2.5. Narrativas erdtico-raciales: negridad y masculinidad en Juyungo.................. 55

3 JONATAS Y MANUELA: CRISIS Y RECONFIGURACION DE IMAGINARIOS
HISTORICOS ...ttt 61
3.1. El color del género: la racializacion de la mujer en la narracion de la nacion
ToIN 1 (0] AT g - USSR 63
3.2. Mujer, destierro y desamor: la patria como simbolo femenino ...................... 76
3.3. Mujeres negras, heroinas blancas: la figura de la mujer negra y el mito de la

SOlAANIAA TACIAL ..o 90

vii



4 RE-IMAGINANDO LA NEGRIDAD EN COLOMBIA EN EL SIGLO XXI........... 99

4.1. Hablando desde el silencio: la consciencia chocoana como identidad

FONEEIIZA ... e 102

4.2. Mujer negra y resistencia: Chocé como alegoria de la nacion ..................... 114

4.3. Un viaje sin retorno: la performance de la negridad en La playa D.C. ........ 118

CONCLUSION ..ottt 135

OBRAS CITADAS ...ttt b et et e e sae e et e e s b e e e beesrneeneeaneeas 135
APENDICE

A Entrevista con Johnny HendriX HINEStrOZa............ccccvveviviieiieiecc e 145

B Entrevista con Argentina Chiriboga..........cccoeiveiiiiiiiecece e 153

viil



CAPITULO 1

GENEALOGIAS DE LAS NEGRIDADES EN EL PACIFICO NEGRO

Negro, negro, renegrido
negro hermano del carbon
negro de negros nacido
negro ayer, mafiana y hoy.
Algunos creen insultarme
gritindome mi color

mas yo mismo lo pregono
con orgullo frente al sol
negro he sido, negro soy
negro vengo, negro voy
negro bien negro naci
negro, negro he de vivir

y COMO Negro morir.

Fragmento del poema “El nifio negro y el incendio” (1954)
Por Nelson Estupifian Bass, Ecuador.

El concepto de negritud® ha estado presente en la produccion literaria de Ecuador desde
mediados del siglo XX. Intelectuales como Nelson Estupifian Bass (1912-2002), Adalberto Ortiz

(1914-2003), Argentina Chiriboga (1940-) y Antonio Preciado (1941-) escribieron desde su

1 Con negritud en este estudio me refiero al discurso identitario que aparece en el caribe francés durante las primeras
décadas del siglo XX, el cual reconoce a Africa como patria ancestral y fuente de inspiracion artistica e intelectual
para el desarrollo de una consciencia sobre lo que significa ser negro en América, convirtiéndose en el movimiento
literario, intelectual y filos6fico mas conocido como Négritude liderado por el martiniqués Aimé Cesaire y el
senegalés Léopold Senghor. También considero como parte significativa en la construccion de la negritud en la
region andina el movimiento literario conocido como negrismo o Afro-Cubanismo que aparece en Puerto Rico 'y
Cuba en el mismo periodo y que, aunque no se configura como un movimiento filosofico, reconoce e integra las
contribuciones culturales de los afrodescendientes a la cultura nacional recuperando simbolicamente la herencia
africana para la celebracidn una identidad criolla.

1



perspectiva como parte de la elite intelectual y politica sobre las experiencias de los
afrodescendientes en esta nacion marcada por el imaginario andino, contribuyendo al
reconocimiento de su presencia como parte de la didspora africana en America y al mismo
tiempo desafiando ideologias eurocéntricas que han caracterizado las definiciones de nacion a lo
largo de Latinoamérica y el Caribe. No obstante, mi particular interés por explorar el concepto de
negritud en Ecuador aparece desde mi experiencia como residente chilena en Ecuador después
de residir y realizar estudios de postgrado en los Estados Unidos. Mi introduccion a la poesia
afro-ecuatoriana ocurrio durante los afios 90 después de asistir a un festival literario en la Casa
de la Cultura de Quito, donde tuve la oportunidad de conocer al celebrado intelectual y politico
ecuatoriano Antonio Preciado, quien presentaba junto al escritor chileno Volodia Teitelboim?.
ARos mas tarde, regresé a Ecuador como directora de un programa de inmersion de una
universidad de los Estados Unidos. En este programa, los estudiantes estadounidenses con
frecuencia participaban en charlas y paneles de discusion con diferentes organizaciones como
parte de su desarrollo intercultural. En diferentes ocasiones, nos reunimos con organizaciones
indigenas (CONAIE) lideradas principalmente por mujeres, quienes procedian a discutir con
claridad y determinacion su proceso de resistencia a la explotacion y dominacion colonial. En
otra oportunidad, visitamos una organizacion afro-ecuatoriana (Azucar), en donde se procedio a
explicar la influencia africana presente en el pais a través de una presentacién de bomba y
marimba, danza y mdusica tradicional del valle del Chota-Mira y de la regién de Esmeraldas
respectivamente, todo esto bajo la estricta mirada de los supervisores locales, quienes nos

sugerian la exploracion de espacios culturales “tradicionales” como el museo de Arte

2 Politico y escritor chileno, miembro del partido comunista, gané el premio Nacional de Literatura en el afio 2002.
2



Precolombino, la Mitad del Mundo, o el museo de La Revolucion Quitefia. De esta forma, la
negritud ecuatoriana aparecia en el escenario nacional como parte de la cultura nacional
patrocinada por el Estado, y al mismo tiempo, como parte de una cultura folklorizada para el
consumo popular. Muy por el contrario, la herencia ancestral indigena seguia manteniéndose al
centro del imaginario cultural nacional, representada en museos y exhibiciones como parte de
subjetividad cultural de la nacion, a pesar de la activa presencia y participacion politica de las
organizaciones indigenas.

Afos después, durante mis estudios de doctorado, la negritud literaria que habia
encontrado en Ecuador reaparecié como parte de la negritud criolla celebrada y discutida en los
textos del caribe hispano de principios y mediados del siglo XX. Sin embargo, esta negritud
aparecia ligada a un imaginario caribefio; alegorizado bajo la imagen de la plantacién, donde la
presencia indigena, asi como su imaginario cultural desaparecia de los debates intelectuales y
tedricos. Mi proyecto de investigacion se levant6 en un principio en base a esta premisa: explorar
las particularidades de la negritud andina a partir de un analisis comparativo de novelas afro-
ecuatorianas del siglo XX. Sin embargo, mi investigacion cambid de rumbo a partir de una serie
de eventos que posicionaron a los afrodescendientes, tanto en Ecuador como en Colombia, al
centro de los debates publicos.

Uno de estos eventos fue el resultado del censo del afio 2010 en Ecuador (ver figura
1), el cual indicaba que la poblacion afrodescendiente del pais no solo habia aumentado en
mas del doble en relacion al ultimo registro nacional diez afios atras, sino que sobrepasaba en

numero a los pueblos y nacionalidades indigenas, posicionandose como la nueva minoria



étnica de pais®. Este cambio en la percepcion de la sociedad ecuatoriana sorprendio
enormemente al pais acostumbrado a considerar a los indigenas como el otro de la nacién por
cuanto habian permanecido por décadas al centro de las criticas y los debates politicos en
relacion al avance y el desarrollo del pais. Esta sorpresa devino inquietud entre la poblacion
ecuatoriana, lo que se hizo evidente en los debates publicos que sobrevinieron a la
publicacion de los resultados censales®. Entre las maltiples reacciones, llamé mi atencion la
columna de opinion de un periodista del periddico méas importante de Guayaquil, El
Telégrafo, cuyos comentarios reflejaban su preocupacion por lo que éste consideraba como la
disrupcion de la narrativa oficial de Ecuador como una nacion blanca-mestiza®. En su
columna, el periodista del Telégrafo indicaba que, segun el historiador Juan Manuel
Restrepo, en 1810 la mayoria de los habitantes de la provincia de Quito eran “blancos e

6

indigenas”, mientras que los “pardos y negros esclavos” representaban una escasa minoria®.

El periodista continu6 arguyendo que el rapido aumento de la poblacion afrodescendiente en

3 Segln el censo del 2010, en el pais habia 14.483.499 ecuatorianos, cuya distribucion etno-racial corresponde a:
71,9% mestizos, 7,4% montubios, 7.2% afro-ecuatorianos y 7% indigenas. Fuente: Censo 2010 INEC. Segun el
Censo del 2001 en el pais habia 12,156,608, cuya distribucion etno-racial corresponde a: 77.4% mestizos, 7%
indigenas, 4.9% negros 0 mulatos, y 2.2% negros. Instituto Nacional de Estadisticas de Ecuador.

4 Tres afios mas tarde, un nuevo debate plblico acontecid entre el periodista Alfredo Pinoargote de la cadena de
television Ecuavisa y la asambleista afro-ecuatoriana Alexandra Ocles. Ocles condend el uso de la palabra “negro”
que utilizé el periodista durante un programa en television abierta y exigié una sancién para dicha televisora, asi
como para el periodista. La asambleista hacia referencia a la ley constitucional promulgada en el afio 2008, la cual
elimina oficialmente el uso de la palabra “negro” para referirse publicamente a los afrodescendientes en Ecuador por
considerarlo un acto de discriminacion. En su reemplazo, se exige el uso de la palabra “afro-ecuatoriano”. El
periodista en cuestién fue sancionado y se le requirié ofrecer una disculpa publica en television abierta. Al terminar
su disculpa, el periodista incluy6é un homenaje a la comunidad afro-ecuatoriana, procediendo a leer el poema “El
nifio negro y el incendio” del escritor y poeta ecuatoriano Nelson Estupifian Bass, repitiendo en numerosas
ocasiones la palabra “negro” previamente sancionada.

5 En este estudio utilizo el término blanco-mestizo para enfatizar la ideologia racial implicita en el paradigma del
mestizaje como un modelo que reafirma tanto la tradicion cultural hispana como la herencia racial europea blanca.
Emma Cervone discute la contradiccion implicita en el paradigma del mestizaje en Ecuador como un concepto que
sitlia a los sujetos “no blancos” en un permanente “proceso de transformacion” “The whitening premise, therefore,
constitutes the inner contradictory tension of this racial ideology in the construction of a mestizo national identity”
Ver: Celebrating the Chagras: Mestizaje, Multiculturalism, and the Ecuadorian Nation (2010).

8 http://www.telegrafo.com.ec/opinion/columnistas/item/los-afroecuatorianos-en-el-censo-de-poblacion- 2010.html.

4


http://www.telegrafo.com.ec/opinion/columnistas/item/los-afroecuatorianos-en-el-censo-de-poblacion-

Ecuador era el resultado de la presencia de inmigrantes de Colombia, Cuba o Brasil, o bien se
debia a la reciente inmigracion de paises del continente africano’. El reportaje del diario El
Telégrafo desperté multiples preguntas en relacion a las narrativas historicas y los discursos
nacionales que han contribuido a la definicion de la identidad ecuatoriana, entre ellas ¢por
que el periodista regresa al siglo X1X para referirse a sociedad ecuatoriana actual? ¢por qué
se refiere a la nacion ecuatoriana en estrictos términos raciales? ¢por qué su énfasis en negar
la presencia de afrodescendientes ecuatorianos mientras reafirma la presencia afro-cubana o
afro-colombiana? y por lo tanto ¢qué significa ser negro en una nacion que admite
publicamente que no es blanca, sino mestiza (indigena y espafiola)?

Mientras que la actual narrativa multicultural que promueve el Estado ecuatoriano ha
hecho posible el reposicionamiento de los afrodescendientes en Ecuador como nueva minoria
étnica, en Colombia el reconocimiento constitucional de los afrodescendientes como ““las
comunidades negras del Pacifico” ha creado una categoria oficial que vincula a los
afrodescendientes a la narrativa de violencia que en los Gltimos veinte afios ha golpeado a los
habitantes de esta region®. El desplazamiento forzado de millones de residentes de esta region
a causa de la “regionalizacion” del conflicto armado ha puesto en el centro del debate
nacional la historia no contada de las comunidades afrodescendientes que habitan a lo largo
de la costa del Pacifico. El reposicionamiento de los afro-ecuatorianos como la nueva

minoria étnica del pais junto a la violencia que en la actualidad afecta a las comunidades

" El periodista hace referencia a la politica migratoria que puso implemento el presidente Rafael Correa en el
afio 2010 denominada “de puertas abiertas” lo que conllevo la llegada masiva de inmigrantes de Cuba y
Colombia, asi como de otros paises del continente africano como Senegal o Costa de Marfil.

& La multiculturalidad, como politica de Estado, se inicia en Colombia en 1991 con la promulgacién de la ley 70, la
cual reconoce constitucionalmente a los afrodescendientes, a quienes define como: “Las comunidades negras de la
costa del Pacifico”, mientras que en Ecuador se inicia en 1996 con la promulgacion del articulo 83 en la
Constitucion, la cual reconoce a los afrodescendientes como: “Los pueblos negros o afro-ecuatorianos”. Ambas
constituciones garantizan el derecho a la propiedad colectiva y la proteccion de su identidad cultural como grupo
étnico.

5



afro-colombianas de la region de la costa del Pacifico hicieron que posicionara el concepto
de negritud que en un principio motivé mi investigacion como una narrativa diasporica que
atraviesa los discursos y narrativas histéricas que han mediado la produccién de identidades
raciales en la region andina. En este estudio examino la influencia de los discursos de
formacion nacional y las narrativas histéricas en la produccién de nociones de negridad
(blackness) en Ecuador a partir del analisis de dos novelas afro-ecuatorianas, Juyungo:
historia de un negro una isla y otros negros (1941), de Adalberto Ortiz y Jonatas y Manuela
(1994), de Argentina Chiriboga, junto a la representacion de la negridad en el siglo XXI en
dos largometrajes colombiano Choco (2012), de Johnny Hendrix Hinestroza y La Playa D.C.
(2012), de Juan Manuel Arango. Mi estudio considera la produccion cinematografica que
emerge en los Gltimos diez afios en Colombia como testigo solitario de los procesos de
exclusién y violencia por la que atraviesa la comunidad afrocolombiana de la costa del
Pacifico como un punto de partida desde donde comenzar a cuestionar imaginarios histéricos
y nociones de raza y nacion y desde donde crear nuevas consciencias para explorar nuestras
experiencias como sujetos latinoamericanos racializados. Mi propuesta dialoga con lo que
propone Walter Mignolo es su ensayo Local Histories/Global Designs (2000), en el cual
enfatiza la necesidad de enfrentar narrativas hegemaonicas a partir del cambio no solo de los
contenidos, sino de los términos de la conversacion a través de la exploracion de las historias
locales forjadas por distintos tipos y momentos coloniales, posicionandonos dentro de la
“colonialidad del poder” y la “diferencia colonial” para descolonizar el saber que han
impuesto estas narrativas dominantes. Mientras que la reciente intervencion del estado en la
creacion de espacios oficiales para la representacion de los afrodescendientes les ha otorgado
una nueva visibilidad como minoria étnica, este reposicionamiento sigue apareciendo en

conflicto con la identidad histérica de la nacién. Como lo demuestra la entrevista del
6



periodista del diario El Telégrafo, la nacién es imaginada a través de enunciados que se
sostienen de narrativas historicas dominantes que luego se transforman en parte de la retérica
nacional, que en el caso de Ecuador, se constituyen a través de reafirmacion del imaginario
cultural y racial del discurso del mestizaje, tal y como lo afirmaria Benjamin Carrion, el
intelectual mas emblematico de Ecuador, a principios del siglo XX, momento en que se
consolida la identidad de la nacion ecuatoriana bajo la idea de la “indo-hispania™®.

Como un renovado discurso de hibridez, la actual narrativa multicultural en Ecuador
y Colombia ha creado un nuevo dominio discursivo sobre la forma en que la diversidad de la
sociedad es definida y por lo tanto imaginada por la nacion®®. La adopcion del discurso
multicultural en ambas naciones durante la década del 90 aparece en el contexto del
emergente activismo social de movimientos populares, liderados por campesinos en su
mayoria indigenas y afrodescendientes, en un momento en que las politicas neoliberales los
afecta de manera particular como grupos histéricamente marginados! (Walsh, Movimientos
sociales afro 211). Como indica Walsh, el modelo multicultural latinoamericano tiene como
base la légica de la economia capitalista global en donde las minorias son reintegradas al
proyecto nacional dentro de un marco oficial anclado en la diferencia colonial (Black Social
16). Mientras que Ecuador y Colombia han utilizado la narrativa multicultural para
reinsertarse en los procesos econdmicos, politicos y culturales que conlleva la globalizacién,
éste proceso no ha tenido un impacto concreto en las estructuras de poder establecidas, muy

por el contrario, como indica Christen A. Smith, la implantacion de una narrativa

9 En su ensayo “Atahualpa” (1934), Benjamin Carrion establece los principios fundamentales que definen a Ecuador
como una nacioén mestiza bajo el concepto de la “indohispania”.
10 Por multiculturalidad aqui me refiero al discurso global sobre la variedad de estrategias que utilizan los Estados
para administrar la diversidad cultural y la heterogeneidad de las sociedades modernas. Ver Stuart Hall, The
Multicultural Question (1994).
11 Entre ellos el movimiento indigena CONAIE-PACHAKUTIK en Ecuador y el movimiento indigena Zapatista en
México.

7



multicultural solo ha funcionado como un mero ritual de tolerancia racial (5). Mas aun, es
posible entender el actual discurso multicultural como una configuracion palimpséstica en
cuanto se construye sobre el proyecto racial y cultural del mestizaje “[which] as an
ideological technology of the state and as a project of the Ecuadorian Elite has not
disappeared from the political landscape but instead continues to do its work both within and
around multiculturalism” (Rahier, Comparatives Perspectives 150).

Apelar al discurso multicultural en la actualidad significa reproducir las dindmicas de
poder y las formaciones ideoldgicas contenidas en los discursos de identidad nacional y en
las narrativas histéricas que han invisibilizando a los afrodescendientes y marginado a los
indigenas en la region andina, exacerbando los procesos de exclusion y violencia que
conlleva el actual discurso global de discriminacion y racismo. Mientras que existe una
consistente critica sobre los mecanismos en juego en relacion al modelo multicultural en
Latinoamérica, poco se ha debatido sobre como la oficializacion de los afrodescendientes en
Ecuador ha funcionado no solo para reafirmar discursos de identidad nacional, sino que ha
establecido un discurso oficial que intenta silenciar la experiencia de marginacion de las
comunidades étnicas al mismo tiempo que abre paso al poder arrasador del estado neoliberal
bajo una narrativa global de integracion*?. A quince afios del reconocimiento constitucional
de los afrodescendientes en Colombia, los habitantes del territorio de la costa del Pacifico,
afrodescendientes e indigenas, han estado sujetos a una ola de violencia que ha forzado a mas
de cinco millones de personas a emigrar al interior del pais o a dejar Colombia rumbo a

Ecuador u otros paises sudamericanos. De esta forma, la narrativa de multiculturalidad, como

12 A diferencia de Colombia, cuyo gobierno se ha enfocado en la implementacion de politicas neoliberales, el estado
ecuatoriano se ha fortalecido bajo un modelo populista para la revitalizacion y centralizacion del estado. En este
contexto, el movimiento indigena que surge durante los afios 90’ se ha transformado en una presencia politica de
oposicién, funcionando como plataforma de liderazgo para la representacion de las comunidades campesinas y de
quienes se oponen a las politicas de extraccion por empresas multinacionales que propone el actual gobierno.

8



el nuevo discurso de identidad latinoamericano, conlleva a un jaque mate discursivo en
cuando nos obliga imaginar la nacion a través del discurso oficial lo que significa la
constante invocacion de fronteras discursivas mediadas por ideas de nacién y nacionalidad.
Por otra parte, la oficializacion de los afrodescendientes que conlleva el discurso
multicultural en Ecuador y Colombia, significa que hasta la década de los 90 los
afrodescendientes no eran reconocidos como una categoria étnica por el Estado de la forma
que ocurre, por ejemplo, en los Estados Unidos, o bien en Cuba o Brasil, en donde los
afrodescendientes han estado ligados, en una compleja trayectoria historica, a discursos de
identidad nacional, asi como transnacional. Como lo demuestran los resultados del censo, en
la actualidad ser negro en Ecuador ha dado paso a la creacion de una identidad oficial a
través de la cual los afrodescendientes interpelan y son interpelados por el Estado, una
articulacion que el antrop6logo colombiano Eduardo Restrepo denomina como la “etnizacion
de la negridad” y que el autor define como “el proceso por el cual las poblaciones
afrodescendientes son constituidas y se constituyen a si mismas” (20). De esta forma, pensar
en la negridad andina dentro del discurso oficial es un acto que, como latinoamericanos, nos
exige poner al margen, ignorar y olvidar la carga historica de lo que significa ser negro en
Ecuador o Colombia, tanto en relacion a discursos nacionales o en relacion a articulaciones
de identidad local. Esto significa que reafirmar una negridad local puede limitar severamente
la movilidad social a través de la exclusion de la participacion civica, politica o econdmica.
Por esta razon, este estudio buscar reposicionar la negridad andina como una categoria
social, politica y cultural que no es monolitica ni existe de forma aislada, sino que se
encuentra mediada por discursos historicos de identidad nacional, asi como por discursos de

negridad transnacional que estan siendo constantemente negociados y por los que se hace



necesario navegar, estableciendo un dialogo constante que ain permanece en silencio y que
es necesario escuchar en su totalidad.

Uno de los textos que ha hecho un interesante y necesario aporte a esta conversacion
es Black Rhythms of Peru: Reviving African Musical Heritage in the Black Pacific (2006), de
la etnomusicéloga Heidi Carolyn Feldman, quien explora la negridad andina desde la
perspectiva resurgimiento de la tradicién musical afro-peruana. Feldman traza su encuentro
con la negridad peruana a través de la musica a partir de la incomparable voz de Susana
Baca, a quien la Feldman conoce en los Estados Unidos solo para descubrir posteriormente
que la celebrada cantante era casi desconocida en Peru. En su estudio, la autora indica que,
historicamente, los discursos de identidad nacional de los paises andinos como Perd,
Ecuador, Chile y Colombia han impedido el reconocimiento pablico de una identidad
negritud local, empujando a los artistas a crear una negridad que se construye desde la
mausica y la danza a partir de la cultura criolla, la cultura indigena y través de préstamos
culturales de paises que forman parte del circuito conocido como el “Atlantico negro” y que
incluye a paises del Caribe como Cuba o Brasil (8).

Para discutir las influencias afro-diaspéricas que han contribuido a definir la masica
afro-peruana Feldman hace referencia al texto seminal de Paul Gilroy The Black Atlantic:
Modernity and Double Consciousness (1996), el cual explora el imaginario cultural y
discursivo que aparece de la relacién historica de dominacion del Imperio britanico sobre sus
colonias en Africa y América. Feldman indica que “Whereas Black Atlantic double
consciousness results from the dual identification with pre-modern Africa and the modern
West, the Black Pacific negotiates ambiguous relationships with local criollo and indigenous

culture, and with the Black Atlantic itself” (7). Feldman enfatiza las limitaciones del

10



concepto de “doble consciencia” ** que ha dominado el imaginario cultural y discursivo de la
didspora africana en el Caribe inglés y francés para explorar la experiencia de la negridad
andina y posiciona esta experiencia como parte de una espacio geografico, politico e
histdrico unico que denomina como El Pacifico Negro (The Black Pacific).

Pensar en la negridad andina como una experiencia que se extiende a lo largo del
Pacifico nos ofrece una nueva vision para entender el proceso de identificacion de los
afrodescendientes en la region como una experiencia que aparece mediada tanto por el discurso
del mestizaje, es decir por la tradicion hispana y el imaginario cultural indigena como por los
discursos de identidad diasporica, con los que se ha mantenido en un constante dialogo. En su
articulo Triple-consciousness: Approaches to Afro-latino Culture in the United States (2010)
Juan Flores y Miriam Jiménez Roman proveen una re- conceptualizacion del término afro-latino
que es util para explorar la experiencia de la negridad del Pacifico Negro. Los autores definen la
experiencia de ser afro-latino en los Estados Unidos como una “triple consciencia”, es decir por
una experiencia mediada por la identidad racial (afrodescendiente), la afiliacion étnica
(hispano/latino) y la nacionalidad (estadounidense), las cuales se plantean como construcciones
sociales, politicas y culturales rigidas por lo que su invocacion supone una permanente

exclusion. Este proceso de exclusion aparece de la definicion implicita en la idea de

13 Con doble consciencia (double consciousness) me refiero al concepto que introduce a principios del siglo XX el
socidlogo e intelectual afroamericano W.E.B. Du Bois en su texto The Souls of Black Folk (1904) en donde describe
el dilema de subjetividades formadas en la diferencia colonial, 0 como indica Walter Mignolo, de las experiencias de
“quien vivio y vive la modernidad desde la colonialidad” (La colonialidad 249). Du Bois indica que, para quien no
tiene una verdadera auto-conciencia, tiene que formarse y definirse desde la otredad: “It is a peculiar sensation, this
double-consciousness, this sense of always looking at one’s self through the eyes of the others, of measuring one’s
soul by the tape of a world that looks on in amused contempt and pity. One ever feels his two-ness -An American, a
Negro; two souls, two thoughts, two unreconciled strivings; two warring ideals in one dark body [...] The history of
the American Negro is the history of this strife; this longing to attain self-conscious manhood, to merge his double
self into a better and truer self (8-9).

11



latinidad/hispanidad en relacion al discurso historico de las naciones latinoamericanas. En su
texto Black Behind the Ears: Dominican Racial Identity from Museums to Beauty Shops (2001),
Ginetta Candelario explora el proceso de identificacion de los migrantes dominicanos en los
Estados Unidos e indica que la mayoria se auto-identifica como indo-hispanos. La autora sefiala
que, para los latinoamericanos, y en particular en su estudio para los dominicanos, imaginarse
como latino/hispano significa no identificarse como afrodescendiente o negro/a, o como indica
la autora, supone identificarse como “other than black” (60). Esta contextualizacion de la
experiencia de los afro-latinos en los Estados Unidos nos ayuda tanto a reconocer la complejidad
y el caracter multidimensional de la negridad en Latinoamérica, y particularmente de la
negridad del Pacifico Negro, como a reposicionarla dentro de los procesos de expansién y
dominacién cultural, politica y econémica que plantean el periodo colonial, la construccion del
estado-nacion y la expansion neo-colonial de los Estados Unidos sobre Latinoamérica. Este
aspecto es especialmente relevante si se toma en cuenta que el actual reconocimiento oficial de
los afrodescendientes en Ecuador y Colombia es parte de un discurso global que permanece
ligado al discurso de identidad latinoamericano y de latinidad el cual enfatiza la tradicion
cultural hispana y el imaginario racial del mestizaje, invisibilizando histéricamente la presencia
de los afrodescendientes del vocabulario racial y cultural de la region.

En su texto seminal Borderlands La frontera (1987) Gloria Anzaldla discute los efectos
de la imposicion colonial, nacional e imperialista en la relacion entre los Estados Unidos y
México. Para la autora, la imposicion de maltiples sistemas de dominacion ha dado paso a la
creacion de “sujetos fronterizos”, es decir un espacio imaginario habitado y encarnado por

aquellos sujetos excluidos por ambas naciones “The prohibited and the forbiden are its

12



inhabitans, los atravesados live here...The only “legitimate” inhabitants are those in power, the
whites and those who align themselves with the whites” (3). El concepto de “sujetos fronterizos”
se hace importante para discutir la negridad andina tanto en relacion a los procesos de
dominacidn colonial, como a los discursos de identidad nacional bajo el paradigma de mestizaje
o0 de su extension bajo el discurso multicultural que domina la actual narrativa oficial de Ecuador
y Colombia. De esta forma, la exploracion de los silencios y los traumas que subyacen bajo las
narrativas historicas y literarias en que se sostienen los discursos de identidad nacional y de
expansion colonial/neocolonial implica cruzar las fronteras que estos discursos imponen para
entender sus efectos en el proceso de racializacion de los sujetos latinoamericanos. Para esto
utilizo la propuesta de Michel-Rolph Trouillot, quien enfatiza la distincion entre los procesos
historicos y la construccion de narrativas historicas, siendo este proceso en si mismo un “hecho
historico” (4). La importancia de explorar la produccion de narrativas historicas a través de la
propuesta de Trouillot tiene que ver con la forma en que nos imaginamos como nacion por
cuanto “[The] constitution as subjects goes hand in hand with the continuous creation of the past.
As such, they do not succeed such past: they are their contemporaries (16). Asi, la explicacion
del periodista del diario El Telégrafo sobre el origen de la identidad ecuatoriana cobra
importancia en cuanto funciona como un acto de legitimacion de la idea de nacion en el presente
a través de la reafirmacion del pasado.

El concepto de nacion como construccion discursiva que formula Hommi Bhabha
es tambien relevante en este estudio, especialmente en relacion a la inestabilidad de la
significacion cultural de la nacion, la cual se desestabiliza a partir de las intervenciones
que la produccion cultural representa para el caracter pedagdgico de la nacién. El

13



concepto de nacion y nacionalidad como un espacio racista y excluyente y sus
teorizaciones sobre el racismo como parte esencial del nacionalismo que propone Etienne
Balibar es también una idea clave que atraviesa mi estudio. Asi mismo, analizo la
complejidad de las yuxtaposiciones de construcciones hegemonicas de raza, género y
nacion enfatizando la profunda influencia que estas intersecciones tienen en la forma en
que las mujeres experimentan la negridad a lo largo del Pacifico Negro, especialmente en
relacion al discurso del mestizaje, el cual presenta multiples formas de exclusion para la
mujer afrodescendiente. Por esta raz6n, mi estudio intenta poner en evidencia el rol
central que la produccion literaria ha tenido en la construccion, mantencién y
reproduccion de discursos de identidad nacional, asi como su conexidn intrinseca con los
proyectos politicos, culturales e ideoldgicos de la nacion.

Los dos primeros capitulos de esta tesis se centran en el proceso de imaginar a los
afrodescendientes en dos momentos criticos de la historia ecuatoriana: la guerra con Peru en
1941 y el levantamiento indigena en 1990, poniendo énfasis en el rol de la literatura en la
mantencién y reproduccion de discursos de identidad nacional y de nociones dominantes de
género y nacion. El primer capitulo, Construcciones de nacion y nacionalidad en Juyungo:
historia de un negro, una isla, y otros negros, analiza la figura del afrodescendiente en Juyungo
como una narrativa que se inserta como parte del proceso reconfiguracion simbolica de la nacién
en un momento de crisis nacional. La primera parte del capitulo discute brevemente los discursos
de fundacion nacional de la nacién ecuatoriana y su rol en la exclusion de los afrodescendientes
del imaginario nacional en una primera narracion de la nacion para luego explorar las dinamicas

histdricas y politicas que guian el proyecto literario de Adalberto Ortiz en el proceso de integrar
14



la figura del hombre negro como parte de la cultura nacional popular en un momento en que la
nacion comienza a narrarse como mestiza. El capitulo termina con un andlisis de la retorica
nacionalista que construye Ortiz a través de la narracion racializada y masculina de la nacién
como dos estrategias discursivas que le permiten integrar la figura del hombre negro al discurso
nacional.

El segundo capitulo, Jonatas y Manuela: Crisis y reconfiguracion de imaginarios
histdricos, explora el texto Jonatas y Manuela (1994) de Argentina Chiriboga como un texto que
se construye como parte de la narrativa oficial del afrodescendiente en el contexto de la nacién
multicultural. La primera parte del capitulo analiza el rol que la mujer afrodescendiente cumple
en el establecimiento de una narrativa refundacional como parte de la didspora. La narrativa de la
mujer negra en Jonatés y Manuela se inicia al margen de la nacion ecuatoriana, centrandose en
Africa como origen simbolico desde donde se reposiciona como sujeto historico. Aunque la
posicion de la mujer afrodescendiente en el texto de Chiriboga es marginal, ésta se vuelve
productiva para entender la rigidez en la definicion de los limites de pertenencia y exclusion en
el espacio nacional y revela cdmo la yuxtaposicion de las categorias de raza, clase y género
aparecen como formas de opresion que las mujeres afrodescendientes necesitan negociar, resistir
y cuestionar de manera diferente en el proceso de articular una identidad como sujetos
nacionales.

El tercer y ultimo capitulo, Re-imaginando la negridad en Colombia en el siglo XXI,
explora la articulacion de la negridad andina en el contexto del actual discurso multicultural
y de la narrativa de violencia que ha dominado la narracién de los afrodescendientes de la

costa del Pacifico a través del anélisis de dos largometrajes contemporaneos Chocé (2012) de

15



Jhonny Hendrix Hinestroza y La playa D.C. (2012) de Juan Andrés Arango. Ambos
largometrajes proponen explorar los efectos de la exclusion y la violencia sobre las
comunidades afrodescendientes a traves de la creacion de espacios de memoria y pertenencia
como eje principal para construccion de identidad. En este proceso, la nacion se re-imagina
desde el margen que representa la negridad de la region del Chocé como un espacio que
provee un punto de referencia desde donde cuestionar narrativas historicas de exclusion y
desde donde comenzar a entender nuestras experiencias como sujetos racializados. En el
largometraje Choco la nacion es re-imaginada como mujer presentando la violencia de
género como el origen de la violencia que afecta a la nacién. Mientras que La Playa D.C.
retoma el discurso de la emigracion y la dislocacion que produce la violencia fisica y
discursiva sobre los afrodescendientes en Colombia como “sujetos fronterizos”, como un
punto de partida desde donde cuestionar construcciones de identidad hegemonica y desde
donde negociar nuevas formas de pertenencia e inclusion. Ambos largometrajes logran
demostrar que el proceso de articulacion de la identidad del afrodescendiente en Colombia
esta mediado tanto por narrativas trans-histdricas y trans-locales, asi como por discursos de

negridad local y global.

16



CAPITULO 2
CONSTRUCCIONES DE NACION Y NACIONALIDAD EN JUYUNGO DE ADALBERTO

ORTIZ

En 1941 Adalberto Ortiz (1914-2003) publica novela Juyungo: historia de un negro, una
isla y otros negros, primera novela ecuatoriana que introduce la figura del hombre negro al
imaginario nacional a través del relato de Ascensién Lastre, un campesino de la regién de
Esmeraldas, en la costa de Pacifico, quien lucha en contra de la discriminacion del gobierno
central y local, asi como de la explotacion de los hacendados y de los inversores extranjeros. La
obra es publicada el mismo afio en que Ecuador sufre la derrota en la guerra fronteriza con Peru
y el pais pierde la mitad del territorio nacional. Un afio mas tarde, la novela de Ortiz obtendria el
premio Nacional de Literatura posicionando al autor como parte del selecto grupo de
intelectuales denominado “Grupo de Guayaquil” o “Generacion del 30”’; movimiento literario
que se convertiria en precursor de la nueva narrativa ecuatoriana®. Mientras que el objetivo de
los intelectuales que forman parte del movimiento literario al cual Ortiz pertenece es criticar la
violencia sobre los oprimidos, asi como la complicidad del Estado en la expansién del capital
extranjero, al mismo tiempo van a contribuir a la redefinicion del imaginario nacional de

Ecuador en un momento de profunda crisis e inestabilidad en el pais. De esta forma, la vision

14 El movimiento literario Grupo de Guayaquil, o Generacion del 30, esta conformado por Adalberto Ortiz,
Demetrio Aguilera Malta, Joaquin Gallegos Lara, José de la Cuadra, Alfredo Pareja Diezcanseco y Enrique Gil
Gilbert, este ultimo su fundador.

17



critica que proponen los intelectuales de la Generacion del 30 en relacion la sociedad ecuatoriana
va a estar mediada por una retorica nacionalista, exponiendo asi la centralidad de los discursos
fundacionales en la consolidacién de las ideas de nacién y nacionalidad.

Este capitulo examina construcciones de nacion y nacionalidad en Ecuador a partir del
analisis de la novela Juyungo como un proyecto literario que contribuye a la consolidacion del
imaginario de la nacion moderna ecuatoriana en un momento de crisis e inestabilidad,
reproduciendo en el proceso discursos de identidad racial y cultural como una forma de reafirmar
los principios en que sostiene la idea de la ecuatorianeidad. La primera parte de este capitulo
describe brevemente el rol de los discursos de formacidn nacional en la marginacion del indigena
y la invisibilizacion del afrodescendiente y analiza como la implementacion de la retorica
nacionalista por parte del gobierno liberal a principios del siglo XX se traduce en la exclusion
tangible del afrodescendiente. La segunda parte de este capitulo explora la narrativa del hombre
negro en Juyungo Yy se enfoca en la influencia de los discursos fundacionales en la consolidacion

de nociones hegemanicas de raza y nacion.

Origenes de la nacién ecuatoriana: virgenes del sol e indios salvajes

El proyecto ideoldgico, politico e intelectual en que se sostiene la idea de la nacion en

Ecuador ha permanecido en constante rearticulacion, ocupando un espacio significativo en el

imaginario nacional desde los inicios de la Republica hasta la actualidad. Ecuador nace a la vida

18



republicana profundamente fragmentado. Tanto las campafias de emancipacion en contra de la
Corona Espariola, y mas tarde de la separacion de La Gran Colombia, asi como la profunda
inestabilidad que conllevan los primeros afios como nacion autbnoma, van a tener una profunda
influencia en la forma en que la elite intelectual y politica va a imaginar la nacion.

El primer acto de sublevacion en contra de la corona esparfiola en 1809 va a ser liderado
por la aristocracia criolla y la oligarquia terrateniente de Quito, cuyo principal interés es
mantener el poder econdmico y politico amenazado por la corriente liberal que impulsa el
proceso independentista en la region (Ayala Mora, Ecuador 24). En el periodo que continua a las
primeras sublevaciones, la elite terrateniente de la region de Guayaquil y Cuenca se disputan el
control sobre el territorio, sin embargo, el conflicto se contiene temporalmente con la anexion de
la audiencia de Quito al proyecto que impulsa Simon Bolivar para el establecimiento de la Gran
Colombia en 1822. Tras la caida del Proyecto Bolivariano y el establecimiento de la republica en
1830, la estabilidad de la emergente nacion se pone en riesgo ante la aparicion de tensiones
regionales entre la oligarquia conservadora de la sierra y la burguesia liberal de la costa; disputas
que conllevan la creacion de gobiernos regionales dominados por una politica caudillista®®.
Mientras que los liberales se pronuncian por la libertad de culto, la liberacién econdmicay la
reduccién de los poderes de la iglesia, los conservadores abogan por la centralizacién de los
poderes del estado, la preeminencia de la iglesia cat6lica en la administracién de la educacion y

otras unidades civiles y la practica del modelo cultural espafiol (Lauderbaugh 74). La tension

15 El caudillismo es una parte importante de la cultura politica latinoamericana y se refiere al sistema de dominacién
politico/social que surge tras las guerras de emancipacién. El caudillo es un lider carismatico que ejerce control
sobre un territorio y sus habitantes apoyado por fuerzas militares. Durante el siglo XIX las principales areas
dominadas por caudillos en Ecuador son la ciudad de Guayaquil en la costa y Quito en la sierra.

19



entre ambas tendencias ideoldgicas atraviesa hondamente la politica ecuatoriana por mas de
treinta afios hasta que la llegada de una guerra civil y la posterior alianza entre oligarquias

pone fin a los conflictos entre las tensiones regionales al mismo tiempo que posiciona a los
“grandes sefiores terratenientes’ en el poder, lo que conlleva la creacion de un gobierno post-
independentista que va a reproducir la jerarquica estructura social heredada de la colonia (Ayala
Mora, Ecuador 24).

Tras tres largas décadas de conflicto interno, la nacion ecuatoriana se va a definir
finalmente como un Estado latifundista, el cual va a mantener relaciones de poder bajo el sistema
productivo del concertaje, las que seran reproducidas en el espacio de la hacienda y en el control
y jerarquia del hacendado. Este modelo de gobierno toma forma bajo el régimen teocréatico de
Gabriel Garcia Moreno'®, quien extiende el poder del Estado a la Iglesia Catélica con el objetivo
de implantar una visién de nacion que se sostenga en la difusion de la fe catdlicay en la
mantencién de la herencia cultural espafiola. Segun la soci6loga ecuatoriana Erika Silva Charvet,
la absoluta conviccion de la elite criolla como los sucesores legitimos de la aristocracia blanca-
hispana va a contribuir a la mantencion y reafirmacion de las politicas del gobierno conservador
a lo largo de la segunda mitad del siglo XIX (40). La creencia en la superioridad de la cultura
hispana y la reafirmacion de los criollos en posiciones de autoridad como auténticos herederos
del legado europeo van a contribuir a la mantencién de la estructura social colonial. De esta

forma, la percepcion de la superioridad de la elite blanca criolla, asi como la importancia de la

16 Gabriel Garcia Moreno gobierna entre 1860-1865 y 1869-1875 y muere asesinado por sus opositores poco antes
de comenzar su tercer mandato.

20



preservacion de la herencia hispanica, van constituir nociones fundamentales en la formacion de
las ideas de nacién y nacionalidad en Ecuador.

La tarea de escribir la historia nacional y a la vez mantener la ideologia que sustenta la
idea de la superioridad de la elite criolla, es asumida por los intelectuales del gobierno
conservador, cuya produccion literaria, unida a la creacion de un publico lector, va a transformar
la ciudad de Quito en una ciudad letrada, la cual, como indica Angel Rama, tiene como funcion
construir un sentido de nacion y nacionalidad a través de la literatura (Rama 30). De esta forma,
la produccion intelectual y el establecimiento de ideologias publicas van a estar directamente
relacionadas en el proceso de escribir la historia nacional. El caracter fundacional que adquiere la
produccidn literaria durante este periodo es descrito por Doris Sommer en su texto seminal
Foundational Fictions: The National Romances of Latin America (1991), en donde la autora
analiza la influencia de la produccion literaria del siglo XI1X en la creacion del relato historico de
la nacion. En Ecuador de fines del siglo XIX, el relato que los intelectuales van a producir sobre
la nacion va a legitimar a la elite criolla blanca como sucesores legitimos en la labor de continuar
el proceso de “civilizacion”, un relato nacional que, aungque continua con una vision
colonizadora, intenta distinguir y distanciar a la elite criolla del pasado colonial.

Uno de los primeros intentos por establecer un relato fundacional de la nacion
ecuatoriana aparece con la publicacion del poema épico “La virgen del sol: leyenda indiana”
(1861), escrito por el intelectual y politico Juan Ledn Mera (1832-1894), en donde el autor
enfatiza la centralidad de los indigenas en Ecuador como base de la subjetividad cultural de la

nacién. Mera representa el intelectual decimondnico por excelencia tanto por su defensa

21



acerrima del gobierno conservador de Gabriel Garcia Moreno, para quien sirve como gobernador
y senador, como por su abundante produccion literaria, la que incluye ensayo, poesia, cuento,
novela, critica literaria e incluso el himno nacional. Publicado en Quito, “La virgen del sol” se
posiciona en el contexto del relato colonial escrito por el historiador jesuita Juan de Velasco®’
sobre la resistencia de los principes incaicos, Rumifiahui y Atahualpa, en contra de
conquistadores espafioles'®. A partir de la narracion de la lucha de los guerreros del reino incaico
de Quito y su posterior derrota en contra de los soldados esparioles, Mera establece una conexion
legitima con el territorio mientras ratifica la narrativa de superioridad de la cultura hispana
promovidas por el gobierno conservador. Sobre la ficcion histérica de la resistencia incaica en
contra de los invasores espafioles, Mera interpone una historia romantica entre una virginal
indigena, Cisa, y un heroico guerrero, Titu. La lucha de Titu por la defensa de su pueblo también
supone la lucha por el amor de Cisa, una estrategia retorica que Doris Sommer describe como
una alegoria de la consolidacion de la nacién (31). La historia de Cisa y Titu culmina con la
conversion de ambos a la fe catdlica y su union en matrimonio; adhiriéndose asi a los valores de
la familia nacional catolica, reafirmando el relato de dominacion de una civilizacion sobre otra;
un mito de origen que, segun Cornejo Polar, inicia la historia de la nacion ecuatoriana basada en
una jerarquia vertical en su forma mas cruda y agresiva (88). En su texto seminal Silencing the
Past: Power and the Producion of History (1995), el historiador Michel-Rolph Trouillot indica

que el momento histérico que la sociedad elige como el principio de la memoria colectiva tiene

17 Mera se basa en el texto La historia del Reino de Quito en la América meridional escrito en 1789 por Juan de
Velasco.
18 En la actualidad, los grandes monumentos de la capital Ilevan el nombre de legendarios héroes incaicos, tal como
el estadio nacional “Atahualpa”.

22



directa relacion con como nos imaginamos como comunidad y por lo mismo contiene, o hace
referencia, a los intereses especificos de quienes mantienen el poder (16). Para la elite
ecuatoriana de mediados del siglo XIX, el imaginario de la nueva nacion se traduce en la
celebracion de la herencia hispana-catolica y en la recuperacion de un pasado ancestral que
posiciona al indigena como parte de un legado pre-colonial, y por lo tanto lejano y distante. Al
mismo tiempo, la recuperacion del pasado ancestral pre-incaico, como momento fundacional,
elimina oficialmente la presencia del afrodescendiente de la primera narracion de la nacién
ecuatoriana; una estrategia que Eileen Willingham describe como “a literary solution for
unifying the politically, geographically and ethnically stratified nation” (23).

La vasta produccién literaria de Mera representa el profundo compromiso de los
intelectuales por establecer un imaginario nacional. Por esto, si en “La Virgen del Sol” Mera
establece el mito de origen de la nacion ecuatoriana, con la publicacién de la novela romantica
Cumanda: un drama entre salvajes (1877), Mera posiciona a los indigenas como parte de la
“barbarie” y por lo tanto en directa oposicion los valores y la cultura nacional, estableciendo asi
los limites que van a definir la idea de nacion y nacionalidad de la joven nacién. Influido por las
ideas del intelectual latinoamericano Domingo Faustino Sarmiento y su obra seminal, Facundo:
civilizacion y barbarie (1845) en Cumanda Mera enfatiza la necesidad de “civilizar” a los
indigenas, quienes, tras dejar de convivir con los misioneros Jesuitas, representantes del legado

europeo, permanecen es un estado “salvaje” 1°. De esta forma, en Cumanda Mera describe a los

19 En Facundo: civilizacién y barbarie (1845), Domingo Faustino Sarmiento aboga por la exterminacion de las razas
“barbaras” 0 “salvajes” como requisito fundamental para el avance y progreso de la nacion argentina.

23



indigenas del oriente amazonico como un pueblo pagano e improductivo y lo contrasta con el
caracter laborioso que guia a los misioneros espafoles.
Seguin Etienne Balibar, la naturalizacion de la diferencia es constitutiva de la creacion de
la nacién, cuyos procesos de categorizacion y jerarquizacion representan “a projection of
historical and social differences into the realm of an imaginary nature” (56). Mera enfatiza esta
diferencia a partir de la descripcion de los indigenas en un permanente estado de atraso en
contraste con los misioneros esparioles, a quienes describe desde una perspectiva histérica como
individuos que a lo largo de generaciones se han dedicado a “liberar” a los nativos de su miseria
y salvajismo. En los primeros capitulos de la novela, Mera propone la importancia de la
presencia y mantencién de la cultura hispana como modelo civilizador a través de la presentacion
de los indigenas como una cultura atrasada y salvaje, un anacronismo que se presenta como un
relato de un proceso de civilizacion fallido:
“;oh, qué habria sido hoy del territorio oriental y de sus habitantes al continuar
aquella santa labor de los hombres del Evangelio!...habido habria en América una
nacion civilizada mas, donde ahora vagan, a par de las fieras, hordas divorciadas
del género humano que se despedazan entre si”...“Los sacerdotes que
evangelizaron en esas tribus ndmades les ensefiaron la estabilidad y el amor a la
tierra nativa, como bases primordiales de la vida social”. (Mera 19, 26)

La abnegacion de los misioneros en Cumanda se presenta como una alegoria del papel

paternalista del Estado, cuya mision se centra en guiar a los indigenas en su transformacion en

individuos no solo productivos sino morales. De esta forma, la narrativa de Mera se ve reflejada

el modelo de desarrollo del gobierno conservador, el cual se centra en la promocion de los

24



valores hispanos y la reafirmacion de la fe catolica con el objetivo de educar moralmente a la
poblacién (Henderson 146). Cumanda reafirma el caracter productivo y moralizador del modelo
civilizatorio que propone el gobierno conservador teocratico no solo como el rasgo principal de
los nuevos sujetos nacionales sino como el valor intrinseco que caracteriza su esencia.

Como otros textos fundacionales latinoamericanos, tales como Enriquillo (1879), del
dominicano Manuel de Jesus Galvan y el poema épico “Tabaré” (1888), del uruguayo Juan
Zorrilla de San Martin la primera narracion de la nacion ecuatoriana elimina la presencia de los
afrodescendientes a partir de la celebracion de un pasado ancestral indigena y de la mantencion y
celebracion de los ideales hispano-catolicos?. El reposicionamiento del indigena como parte de
un pasado remoto por parte de los intelectuales de mediados del siglo X1X no solo contribuye a
eliminar al afrodescendiente del imaginario historico de la nacidn, sino que mantiene inalteradas
las estructuras de poder colonial mientras busca conectar ideol6gicamente a Ecuador con un
proyecto de identidad latinoamericano; un proyecto del cual el afrodescendiente no forma parte.

La produccidn intelectual de escritores finiseculares como Juan Leon Mera, Juan
Montalvo y Gabriel Garcia Moreno, entre otros, dan paso a un imaginario cultural del Ecuador
como una nacion blanca-hispana a partir de un relato que, mientras posiciona al indigena como
un individuo en decadencia, borra al afrodescendiente del imaginario histérico de la nacion?. La
relevancia que mantiene la ciudad de Quito como capital cultural contribuye a la propagacion de

una narrativa ligada al imaginario andino -indigena de la encomienda y de la hacienda como

20 En Enriquillo Manuel de Jestis Galvan celebra la tradicion hispana y la herencia ancestral indigena taina, mientras
que en “Tabaré” Juan Zorrilla de San Martin celebra la herencia hispana e indigena a través del relato del idilio entre
un indio charrda y una mujer espafiola.

21 Juan Montalvo (1832-1889), escritor, filésofo y politico fue el gran representante liberal ecuatoriano.

25



metéfora de la nacion (Zambrano 172). Sin embargo, esta vision de los intelectuales no
representa la diversidad étnica y cultural del pais. Durante este mismo periodo la region costera
de Guayaquil se va a desarrollar como un enclave productivo agrario, puerto de exportacion de
productos agricolas, principalmente de cacao, centro de transaccion de bienes importados, asi
como de intenso intercambio cultural (Lauderbaugh 30). Ya en 1810, un afio antes de la primera
sublevacion de la elite quitefia, los registros nacionales describen a la poblacion de las dos

99 <¢

ciudades mas pobladas del pais, Quito y Guayaquil, como compuesta por “indios”, “pardos
libres”, “negros esclavos™ y “blancos” entre los 600 mil habitantes registrados (Tobar Donoso 6).
Estos registros censales no solo describen categorias legales utilizadas durante la colonia para la
clasificacion étno-racial de la poblacidn, sino que demuestran que los afrodescendientes forman
parte significativa de la trama social al momento de la creacion de la republica.

La presencia de afrodescendientes en el pais se remonta al periodo colonial durante el
comercio transatlantico de esclavos. Ya en el siglo XVI africanos esclavizados fueron
transportados al Virreinato de Nueva Granada, actual Ecuador, Colombia, Venezuela y Panama,
para trabajar en reemplazo de la poblacion indigena severamente reducida por el trabajo forzado
tanto en la agricultura como en la mineria. Con la formacion de la republica de Ecuador, el
sistema de encomienda y el tributo indigena, sistema productivo heredado de la colonia, pasa a

representar la principal fuente de ingresos fiscales de la joven nacion, por lo que se elimina la

esclavitud mientras que el tributo indigena se mantiene inalterado?® (Van Akens 441). La

22 |_a abolicion de la esclavitud en Ecuador se da en tres etapas y aunque sujeta al gobierno de La Gran Colombia
ésta esta sujeta a una cronologia similar al resto de Latinoamérica hispana. En 1812 se prohibe toda importacion de
esclavos a la region compuesta por La Gran Colombia, sin embargo, mientras se mantiene una clausula que permite
la importacion de esclavos para la mineria y la agricultura con la aprobacion del congreso. En 1814 se establece la
libertad de vientre, y finalmente en 1852 se decreta la abolicién de la esclavitud.

26



abolicion de la esclavitud en Ecuador significé el surgimiento del concertaje como el sistema de
relaciones de produccién dominante, en cuanto garantizaria la mano de obra tanto para la
mantencion del sistema productivo de la sierra, asi como para la expansion agricola de la costa®
(Vilalta 77).

De esta forma, durante el periodo del gobierno conservador, el concertaje se consolida
como el principal sistema de productivo en Ecuador, cuyo control y supervision es traspasado al
espacio privado a manos de hacendados y autoridades locales (Guerrero 560). Junto con la
expedicion de disposiciones constitucionales y reglamentos, tales como la “ley de vagos”, la
institucién del concertaje va a funcionar para mantener el control sobre la mano de obra
campesina, sometiendo a los trabajadores a la estructura socioeconémica de la hacienda y el
latifundio e incrementando el monopolio de la tierra, lo cual llegaria a empobrecer a los
campesinos ligandolos a este sistema de forma hereditaria (Ayala Mora, Breve Historia 49).

Segun Karem Roitman, la prolongacion del concertaje responde directamente al interés
de la elite terrateniente por retener el poder politico amenazado por el marcado crecimiento
econdmico de la burguesia agro-exportadora de la costa y la subsecuente liberacién de la mano
de obra para ser utilizada en la produccion agricola (21). De esta forma, el concertaje, como un
sistema de opresion patrocinado por el Estado, va a tener un impacto significativo en la manera
cdémo la sociedad de la nueva republica se organiza y se imagina a si misma. La préxima seccion

examina como la construccion de la imagen del indigena como un ser “miserable” aparece como

23 E| concertaje fue un sistema productivo de servidumbre similar a la encomienda en donde el hacendado contrataba
los servicios personales de un trabajador o concierto, a quien pagaba por adelantado creando una deuda por parte del
trabajador y obligandolo a trabajar por un salario reducido, o sin paga, bajo la imposicion de penas criminales,
conllevandolo a la servidumbre y la deuda hereditaria.

27



un discurso patrocinado por el gobierno en reaccion al surgimiento de un movimiento de
resistencia campesino compuesto por indigenas y afrodescendientes, los cuales adquieren un
papel protagdnico tanto en las campafias alfaristas bajo la promesa de la abolicion del concertaje
y de la implementacion de legislacion que regule la relacion laboral de los campesinos con los
hacendados, y particularmente en reaccion a la sublevacion de los afrodescendientes durante la

Revolucion Conchista tras la disolucion de la proyecto liberal alfarista.

Indios miserables y negros macheteros: la narracion de nacién moderna ecuatoriana

Hacia fines del siglo X1X, la permanencia del concertaje, como un sistema que conserva
inalterada las relaciones de poder heredadas de la colonia y mantiene a la mayor parte de la
poblacién campesina en la pobreza, va a generar grandes tensiones entre la elite y el proletariado
dando paso al surgimiento de un movimiento de resistencia popular en donde indigenas y
afrodescendientes participan en actos de oposicidn ante la explotacion por parte de los
hacendados y los oficiales de gobierno (Foote, Montoneros 83). En consecuencia, el
levantamiento indigena del Guano en 1868 y de Daquilema en Riobamba en 1872 se pueden
considerar como antecedentes directos del movimiento de resistencia campesino gque aparece a
fines del siglo XIX y que toma forma bajo el mando del caudillo Eloy Alfaro, quien con la ayuda
de campesinos indigenas y afrodescendientes llegaria eventualmente al poder con el triunfo de la
Revolucion Liberal en 1895. Sin embargo, la llegada de Eloy Alfaro al poder como parte de un
moviendo social que busca reconocer los derechos de los campesinos enfrenta una profunda

oposicion por parte del partido conservador, asi como de la faccién liberal moderada, lo que

28



termina con su asesinato en un linchamiento masivo en Quito en 1912 conocido como “la
hoguera barbara”. El asesinato de Eloy Alfaro es un momento significativo para el desarrollo de
las relaciones raciales de Ecuador por cuanto gatilla el alzamiento armado de los campesinos de
la region de Esmeraldas bajo el mando del coronel Carlos Concha en lo que se conoce como la
Revolucion Conchista, la cual se transformaria en guerra civil mas larga de la historia de
Ecuador.

Segun la historiadora Nicola Foote, la participacion de los afrodescendientes de la regién
de Esmeraldas en montoneras por mas de una década durante las campafias alfaristas significé un
proceso de concientizacion sobre la posicion marginal de los afrodescendientes y dio paso al
desarrollo de una identidad local?* (84). De esta forma, la identificacion con la region con la
herencia cultural africana se va a trasformar en una estrategia de resistencia para combatir la
explotacion de los hacendados y de las compafiias agro-exportadoras extranjeras, asi como de la
discriminacién y exclusion del gobierno central (91).

El alzamiento de los campesinos, en su mayoria afrodescendientes, no solo es
considerado un acto de oposicion al gobierno y una afrenta directa a los intereses de la elite en el
poder, sino una profunda disrupcién del orden racial establecido. Entre 1913 y 1916 fuerzas
armadas nacionales se enfrentarian con el ejército revolucionario Conchista compuesto en su
mayoria por campesinos de la region costefia de Esmeraldas, quienes van a luchar por la
abolicion del concertaje y la eliminacion de los abusos por parte de los hacendados (94). La falta

de registros oficiales 0 monumentos conmemorativos que recuerden este enfrentamiento armado

24 LLas montoneras son grupos civiles armados, cuyo origen se remonta al siglo X1X durante las luchas de
independencia en contra de la corona espafiola.

29



sirve como evidencia del profundo impacto que la imagen de las tropas revolucionarias
esmeraldefias tendria entre los miembros de la elite liberal y conservadora, incluyendo la Iglesia
Catolica, despertando el miedo y la inseguridad en el inconsciente de la sociedad ecuatoriana
(Prieto 37).

En consecuencia, el alzamiento de los afrodescendientes se convierte en un momento
constitutivo para la creacion de la negridad ecuatoriana por cuanto desencadena la persecucion y
criminalizacién de los afrodescendientes por parte del gobierno (Foote, Montoneros 95). Al
mismo tiempo, la criminalizacion de los afrodescendientes conlleva a la institucionalizacion del
indigena como el otro oficial de la nacion, promoviendo la idea de la necesidad de guia y
proteccién del indigena por parte del estado.

Este proceso se hace evidente tanto en el surgimiento del discurso sobre el “problema
indigena” asi como en la omision de los afrodescendientes tanto de la legislacion como de los
debates publicos que posicionan a “la raza india” como tema de interés nacional (Rahier,
Blackness 76). De esta forma, la legislacion promulgada por el gobierno liberal durante las
primeras décadas del siglo XX se va a desarrollar bajo la percepcion de los indigenas como una
“raza vencida”; nocion que sostiene que la inferioridad del indio ecuatoriano es el resultado de su
larga historia de opresion (Prieto 112). Al mismo tiempo, el predominio de ideas positivistas
durante este periodo va a tener un gran impacto en cémo la elite en el poder va a concebir la
composicién racial del estado-nacion como un factor determinante para el desarrollo del pais,
traduciendo las nociones de “progreso” y “modernidad” en términos raciales (Roitman 22).

Es por esto que la narrativa paternalista sobre “la raza india” sera respaldada por el discurso

cientifico que emerge desde la sociologia y la antropologia, la cual insiste en la infantilizacion y

30



feminizacion del indigena traduciendo estas tipologias como signos de “degeneracion masculina”
(Prieto181).

Bajo esta premisa, intelectuales como Jorge Icaza, Pio Jaramillo y Leopoldo Benitez
Vinueza introducen en la conciencia nacional la necesidad de “proteccion” del indio mientras
condenan la opresion que ejerce la clase poderosa sobre este grupo. Por ejemplo, en su ensayo
sociologico El indio ecuatoriano (1922), Pio Jaramillo critica la injusticia en que viven los
indigenas y propone su liberacion de su condicion de “esclavitud” (70). Como otros intelectuales
del periodo, Jaramillo construye una imagen del indigena como un individuo pasivo, incapaz de
reflexion intelectual o de participacion politica mientras propone como solucion la asimilacion
del indigena a la cultura nacional (92). Mientras que la retérica nacional que se pone en marcha
durante el gobierno liberal de principios del siglo XX se centra en la implementacion de
legislacion para el control y regulacion laboral sobre los indigenas; esto a su vez va a funcionar
como un discurso de exclusion del afrodescendiente no solo de legislacién, sino para la creacion
de una narrativa sobre el afrodescendiente como un individuo criminal.

De esta forma, la campafia de persecucion que inicia el gobierno durante este periodo va
a difundir una imagen de los afrodescendientes como “mercenarios” o “extranjeros”,
(colombianos o jamaicanos), a través de comunicados oficiales y publicaciones en periodicos
regionales, en donde se fomenta la idea de la “raza negra” como una “raza peligrosa”, una
amenaza para la moral y las costumbres del pais, y, por lo tanto, para el progreso de la nacién
(Montoneros 90). Foote indica que en este periodo se construye la imagen mitica del hombre
“negro machetero” como un sujeto violento y agresivo, la cual reaparece en las narrativas que

describen la guerra entre Ecuador y Pert en 1941 (88). Sin embargo, la aspiracion del gobierno y

31



de la elite por mantener el orden simbolico de la nacion va mas alla, y conlleva la activa
construccién de una jerarquia racial a partir de la eliminacion de cualquier tipo de colaboracion
entre afrodescendientes e indigenas.

Por esta razén, con frecuencia los afrodescendientes seran acusados de corromper a la
poblacién indigena con sus costumbres, prohibiendo la entrada de afrodescendientes a territorios
indigenas y expulsandolos de tierras aledafas en las que tradicionalmente se habian asentado las
comunidades negras (Foote, Race 265). De esta forma, la narrativa sobre el “indio” como un
sujeto incapaz de ejercer ciudadania sera utilizada por el gobierno liberal para promover una
retorica paternalista que termina por consolidar el dominio discursivo sobre el indigena a partir
de la expedicion de legislacion que incrementa su control y supervision mientras excluye al
afrodescendiente tanto de la legislacion como del vocabulario cultural y social de la nacion. Este
proceso se hace evidente en un principio en la Constitucién de 1906, la cual establece la
proteccion legal del campesinado como un derecho exclusivo de la “raza india” (267), y se
consolida mas tarde con la Constitucion de 1938, en donde la proteccion legal se extiende al
campesino de la costa o “montubio”; un término que vuelve a invisibilizar al afrodescendiente
del imaginario nacional por cuanto describe al indigena campesino de la regién costera (Prieto
44).

La conviccion de los intelectuales y del gobierno acerca de la necesidad de “liberar” al
indigena de su historia de esclavitud junto con el establecimiento de legislacion que contribuye a
su “avance”, no solo va a perpetuar el discurso paternalista sobre “el indio”, sino que va a
oficializar la imagen del indigena como la matriz desde donde se va a imaginar la diversidad

racial de la nacion. En consecuencia, la preeminencia del discurso sobre la “raza india” se ve

32



reflejada en la produccion cultural, la cual se centra exclusivamente en la figura del indigena
para imaginar a los nuevos sujetos nacionales. Por otra parte, la retérica nacional en relacion al
“indio” no solo significa la criminalizacion del afrodescendiente, sino que su exclusion de los
debates publicos y de la legislacion que acompafian los discursos de modernizacion de la nacién
ecuatoriana.

La construccion del afrodescendiente como el “otro radical” de la nacion va a significar
la narracion de Esmeraldas y de sus habitantes como un espacio fronterizo que existe por fuera
del imaginario nacional, estableciendo una frontera simbdlica que se construye en oposicion a la
cultura hegemonica hispana, blanca y catolica. Al mismo tiempo, la exclusion de Esmeraldas del
imaginario nacional conlleva al desarrollo de una consciencia local de los habitantes de la region
como parte de una comunidad que se extiende a lo largo de la costa del pacifico norte a partir de
la mantencion, practica y transmision de mitos, poesia oral, décimas y tradiciones culturales que
incluyen el currulao y la marimba?®.

Este universo local va a ser mas tarde recuperado por intelectuales como Adalberto Ortiz
y Nelson Estupifian Bass durante la mitad del XX, sin embargo, su aproximacion a este espacio
se encuentra condicionada por la retérica nacionalista, asi como por los discursos politicos que
dominan este momento historico. Este es el caso de Adalberto Ortiz y su novela Juyungo (1941)
quien escribe desde un momento de profunda crisis e inestabilidad politica y por lo tanto su

narrativa se enfoca en la creacion de un imaginario de la region de Esmeralda y de sus habitantes

% |as décimas esmeraldefias reproducen eventos historicos de la comunidad. Una de las més célebres décimas
celebra la participacion de los esmeraldefios en la Revolucion Conchista. Esta indica: “Sesenta y cuatro solo eran/los
de la revolucién/ con veinticuatro escopetas y muy poca municién/ ellos tuvieron valor/ para atacar al gobierno/
tuvieron del Padre Eterno/ su més santa bendicion. Mataron a Adolfo Cruel/ cuando la revolucion”. Ver: William
Luis Voices From Under: The Black Narrative in Latin America and the Caribbean (1995).

33



que le permita al pais reconstruir una identidad nacional en decadencia. Ademas de construir un
imaginario cultural de Esmeraldas, Ortiz se enfoca en la descripcion del mundo interior de los
habitantes de la region, a quienes alegoriza a través del relato del afrodescendiente como un
sujeto rebelde; un héroe tragico por cuanto encarna la violencia asociada tanto a las injusticias
sociales como a su propia naturaleza como un hombre negro. La crisis que causa la pérdida de la
mitad del territorio nacional en el conflicto armado con Pert en 1941 y la profunda inestabilidad
gue sobreviene en este periodo da paso a una nueva narracion de la nacion en donde la
incorporacion del territorio de la costa y de sus habitantes hace posible recrear un imaginario
nacional antes fragmentado por la pérdida de la soberania.

Es por esto que, en medio de la crisis que vive el pais, la decision de Ortiz de incorporar al
afrodescendiente como parte de la nueva realidad nacional significa también someterlo a la
retorica nacionalista. Por lo tanto, mientras que la narrativa en Juyungo hace visible la historia de
los campesinos negros de la costa a traves de personajes que mantienen lazos familiares con
personajes que hacen visible la historia de la Revolucion Conchista, tal como el comandante
Lastre, al mismo tiempo, su relato contribuye a la divulgacién de perspectiva esencialista del
hombre negro y de una visién de nacion que promueve el proyecto cultural y racial del mestizaje
y que termina por posicionar al afrodescendiente en la periferia de la consciencia nacional.

Mientras que Ortiz adopta una distancia historica en relacion al relato del hombre negro
en Juyungo, Nelson Estupifian Bass asume el desafio de enfrentarlo una década mas tarde en su
novela Cuando los guayacanes florecian (1954), en un periodo en el que Ecuador sobrelleva una
crisis social marcada por la desigualdad y una profunda brecha social entre una mayoria pobre y

marginada y una elite que sostiene su poder bajo un discurso populista alentado por el desarrollo

34



economico que mantiene el pais a través del boom bananero. Por lo tanto, en su novela,
Estupifian Bass recupera los principios de la justicia social que dieron vida a la Revolucion
Conchista como una forma de reflexionar sobre la continua marginacion, violencia
discriminacion a la que permanecen los afrodescendientes, percibidos por las autoridades

como “salvajes enemigos de la civilizacion” (Estupinan Bass 22). De esta forma, con su novela
Juyungo, Adalberto Ortiz inaugura un espacio de dialogo que se posiciona en relacion al silencio
impuesto sobre los afrodescendientes, asi como a la ambigiedad que presenta la retorica
nacional. La ideologia que respalda el proyecto narrativo de Ortiz en Juyungo se exploraen la

proxima seccion.

“Donde entierra cayapa no entierra Juyungo”: el papel del hombre negro en la narracién de la

nueva historia de Ecuador

Adalberto Ortiz nace en la provincia de Esmeraldas y durante su nifiez su familia se
marcha hacia Guayaquil escapando de la guerra civil que sobreviene a la Revolucidén Conchista.
En Guayaquil su familia se veria afectada por la crisis econdmica que causa el brusco descenso
del precio del cacao y la inestabilidad social que surge tras la fuerte represién de las huelgas de
los trabajadores por el gobierno y que deja a mas de 1500 obreros muertos en la desconocida
masacre de 1922 (Lewis 6). En su juventud, Ortiz se traslada a Quito para completar sus estudios
universitarios y regresa con frecuencia a Esmeraldas interactuando con trabajadores, conciertos y
campesinos, lo cual tendria un profundo impacto tanto en su esfuerzo por denunciar su

explotacion como en su visién idealizada y esencialista de la region y sus habitantes.

35



Los eventos que marcan la vida de Ortiz durante las primeras décadas del siglo XX
suponen un periodo de grandes transformaciones y desafios para Ecuador. Estos profundos
cambios daran paso a una abundante produccion literaria en donde se veran reflejadas las
aspiraciones de los intelectuales por establecer un sentido de nacion y nacionalidad aun ausente.
Ortiz termina de escribir Juyungo en 1941, afio en que la pérdida de la mitad del territorio
nacional en el conflicto armado con Peri marca el momento culminante de un largo proceso de
inestabilidad politica y social que impulsa a la elite en el poder a revitalizar el espiritu patriotico
de sus ciudadanos a través de lo que Polo Bonilla describe como “la reconfiguracion simbolica
de 1a nacién?® (21). La derrota en contra de Pera va a ser percibida por los intelectuales como el
peor momento de la historia del Ecuador por cuanto pone en cuestionamiento no solo la
capacidad del gobierno para liderar la nacion sino porque supone un profundo golpe para la
soberania nacional (Barriga Lopez 103). Como resultado de la fragmentacién del imaginario
politico y cultural que significa la pérdida de gran parte de territorio nacional, intelectuales como
Benjamin Carrion?’, uno de los mas destacados pensadores ecuatorianos del siglo XX, se ven
impulsados a cuestionar el cardcter de la sociedad ecuatoriana poniendo en marcha una campafia
para “el rescate y la construccion de la patria a través de la cultura” (Polo-Bonilla 38). El
proyecto de Carrion de establecer un modelo cultural nacional que rectifique el curso de la

historia de la nacion ecuatoriana conlleva la recuperacion de la herencia espafola bajo la idea de

26 E| conflicto armado entre Ecuador y Per( finaliza con la firma del Protocolo de Rio de Janeiro en 1942, ratificado
por Chile, Estados Unidos, Argentina y Brasil.
27 Benjamin Carrion es uno de los intelectuales mas emblematicos de Ecuador. Entre sus ensayos mas importantes se
destacan “Los creadores de la nueva América” (1930) y “Cartas al Ecuador” (1943), una apologia de la derrota con
Peru, “El nuevo relato ecuatoriano” (1951); “Nuevas cartas al Ecuador (1959), “Garcia Moreno: el santo del
patibulo” (1959), “El cuento de la patria” (1967), “Raiz y camino de nuestra cultura” (1970), y “Plan del Ecuador”
(1977).

36



la indo-hispania, ya difundido por el autor su ensayo Atahualpa en 1934%%. Este proceso de
reconfiguracion simbdlica de la nacion se oficializa con la creacion de la Casa de la Cultura en
1944, organismo estatal que Carrion lidera y que va a supervisar y presidir tanto la produccion
cultural como el campo intelectual nacional.

Benjamin Carrion va a tomar un papel central en el proceso de reconstruccion del
imaginario nacional como principal promotor cultural del periodo. Destacado escritor, periodista,
profesor universitario, Ministro de Educacion y diplomatico, Carrién demuestra un especial
interés en el proyecto cultural que promueve el intelectual mexicano Jos¢ Vasconcelos,
difundido en su ensayo seminal “La raza cosmica” (1925). Carrion no solo establece una
profunda amistad a través de un prolongado intercambio epistolar con Vasconcelos, sino que
encuentra en el discurso de identidad nacional de la nacién mexicana una fuente de inspiracion
para el reconstruir la ecuatorianeidad bajo el modelo del mestizaje?® por cuanto ambas naciones
comparten un desafio similar tanto en relacion a la necesidad de incorporar a la poblacion
indigena como por la constante presion que ejercen las naciones vecinas sobre su soberania
(Brown 182). De esta forma, el discurso de mestizaje que promueve Vasconcelos se va a
transformar en la base del discurso de revitalizacion que guia el proyecto de modernizacion de la
nacion ecuatoriana.

En consecuencia, la produccion cultural durante este momento histérico adquiere un

profundo sentido nacionalista por cuanto adquiere el papel de crear un sentido de nacion y de

28 En su ensayo “Atahualpa”, Benjamin Carrion establece los principios fundamentales que definen a Ecuador como
una nacion mestiza.

2% Aqui me refiero a la forma particular que toma la idea de mestizaje en Ecuador, tomando en cuanto este discurso
como un discurso de identidad nacional latinoamericano durante las primeras décadas del siglo XX. Ademas de la
“La raza cosmica” (1925), del intelectual mexicano José Vasconcelos, otros textos que contribuyen a su formacion
son “Siete ensayos de la realidad peruana” (1928), del intelectual peruano José Carlos Maridtegui.

37



unidad nacional que agrupe a la poblacion bajo un mismo objetivo. De este modo, los
intelectuales adquieren un papel esencial en el proceso de construccion de una cultura nacional
popular que restablezca el rumbo de la nacidén ecuatoriana, cuyo sentido de unidad se encontraba
en marcada decadencia. Como indicaria el propio Benjamin Carrion, durante este periodo los
intelectuales se concentran en la tarea de escribir “la nueva literatura del Ecuador” (en Pareja
694), a partir de la recuperacion de imaginarios culturales bajo las ideas de “cultura nacional”,
“patria” y “mestizaje” (Polo-Bonilla 37), un modelo que insiste en la asimilacion de la poblacion
al modelo econdmico, social y cultural dominante.

La incorporacion del afrodescendiente al imaginario nacional en Juyungo propone
redefinir los limites de la identidad nacional a partir de la creacion de una cultural nacional
popular que justifique el caracter mestizo de la nacion. El texto de Ortiz describe la vida de
Ascension Lastre, en un relato cronoldgico que va desde su nifiez hasta la edad adulta y que
describe una vida marcada por la explotacion por parte de los hacendados y las empresas
extranjeras y por la basqueda de nuevas oportunidades de “ascension” social. Al mismo tiempo,
Ortiz se sumerge en el mundo interior de Ascension para describir la opresion como parte del
conflicto psicoldgico que supone su identidad como hombre negro. De este modo, el viaje en el
cual se embarca Ascensidn supone la adquisicion de una consciencia mestiza, la cual va unida a
su reconocimiento por la nacion a partir su posicionamiento como parte de la historia nacional;
una historia que se une a la historia de opresion del indigena y que busca posicionar la
consciencia proletaria como la principal lucha a la que el intelectual debe aspirar. Por esta razon,
aunque Ascensién Lastre se posiciona como parte de la historia nacional, su propia naturaleza

como hombre negro le impide adquirir una consciencia mestiza para transformarse en ciudadano.

38



Por el contrario, este proceso de concientizacion es asumido por Nelson Diaz, un estudiante
mulato, cuya enérgica posicion sobre la lucha de clases se presenta como una alegoria de la
alianza del proletariado como el Unico camino para la integracion de las minorias.

De esta forma, el discurso de la lucha de clases que define el movimiento indigenista, se va
a insertar como parte del proyecto ideologico del mestizaje que define la identidad del hombre
negro en Juyungo®°. La densidad politica que adquiere el discurso sobre la raza indigena durante
las primeras décadas del siglo XX, representada tanto en el movimiento literario indigenista
como en los discursos que acompafian el debate del “problema indigena” se van a yuxtaponer
con el proyecto ideoldgico de mestizaje que promueven los intelectuales a partir de mediados del
siglo XX. Mientras que el indigenismo denuncia la explotacién del indigena y promueve
reformas politicas para su incorporacion a la nacion, el mestizaje aparece como un proyecto que
intenta reconfigurar la identidad nacional a partir de la integracion de la poblacion bajo un
imaginario racial y cultural homogéneo. Al mismo tiempo, el mestizaje, como un discurso de
hibridez, va a formar parte de un proyecto latinoamericano que busca fortalecer la identidad de
las naciones hispanas de la region mientras que intenta asegurar su integracion al sistema
econémico global.

Este cruce de discursos ideoldgicos, politicos y culturales va a crear un profundo
desencuentro entre la forma en que se imagina la nacion y la experiencia de las diversas

comunidades afrodescendientes e indigenas al interior del pais. La coleccion de historias “Los

30 De forma general Indigenismo se puede definir como un proyecto intelectual, politico y cultural que toma fuerza a
principios del siglo XXy tiene como principales referentes a México, Pert, Bolivia y Ecuador. En sus diferentes
formas, el Indigenismo intenta representar la realidad de los pueblos indigenas a un publico lector urbano y refleja el
discurso antropoldgico y socioldgico sobre el indio.

39



que se van: cuentos del cholo y del montubio” (1930), escrita por miembros del movimiento
literario Grupo de Guayaquil, y las novelas Huasipungo (1934) y Cholos (1937), escritas por el
indigenista Jorge Icaza, van a denunciar la opresién social y las injusticias del campesino de la
costa y del indigena de la sierra al mismo tiempo que contribuyen a la consolidacion de un
imaginario racial que insiste en borrar la presencia del afrodescendiente del imaginario nacional
moderno. Las contradicciones que aparecen del cruce de proyectos politicos e ideoldgicos
aparecen representadas en el dialogo que mantiene el personaje de Ascension Lastre, con el jefe
de la tribu cayapa en los primeros capitulos de la novela Juyungo. Tras abandonar a su familia y
convivir con los traficantes que recorren los rios de la regidn costefia, Ascension se refugia en
una comunidad indigena cayapa. En este espacio de otredad, Ascension es apodado Juyungo por
los indigenas, un vocablo que, segun Ortiz, describe la aversion de los cayapas por la raza negra
que se traduce como “diablo, mono, malo, negro” 3! (Ortiz 49). En un acto de ventriloquia
literaria Ortiz posiciona al hombre negro bajo la autoridad letrada, lo que significa demarcar un
espacio de ciudadania que se encuentra definido por el otro racial indigena. Durante un rito
funerario, Ascension le pregunta al jefe de la tribu cayapa si él seria enterrado de la misma
forma, a lo que el jefe responde “donde entierra cayapa no entierra Juyungo” (27). La sentencia
del jefe cayapa no solo presenta la imposibilidad de incluir en el imaginario nacional a un Otro
racial que no se construya en los términos de la diferencia indigena, sino que simboliza la
centralidad del discurso racial sobre el indio en la construccién de la narrativa del hombre negro

en Ecuador.

31 El vocablo “Juyungo” aparece en el epigrafe “Oido y ojo de la selva” del capitulo IV titulado “Juyungo
Juyungo”. En éste, el autor indica “Pero Juyungo es el diablo, Juyungo es el mono, Juyungo es el malo, Juyungo es
el negro” (Ortiz 49).

40



No es sorprendente que Ortiz utilice el enunciado indigena “Juyungo” para nombrar a
Ascension Lastre, el protagonista de la novela. La incorporacién del negro al imaginario nacional
a partir de la voz ventrilocua indigena representa la posicion de autoridad del intelectual
ecuatoriano y por lo tanto, el predominio de un lenguaje cultural y de un imaginario racial que
situa al indigena como paradigma de la diferencia posicionando al afrodescendiente al margen de
la nacién, o como indica Ortiz en Juyungo en referencia al ensayo de José Vasconcelos, “siempre
marchando solo [en una] brutal soledad cosmica” (Ortiz 151). De esta forma, la representacion
del hombre negro en Juyungo aparece como lo que Bhabha denomina “the productive
ambivalence of the object of colonial discourse, that ‘otherness’ which is at once an object of
desire and derision, an articulation of difference contained within the fantasy of origin and
identity” (The Location 67). Por esta razon, Juyungo se convierte en un texto significativo para
identificar los procesos que median la produccion de identidades raciales en el proceso de narrar
la nacion. Por una parte, la incorporacion del afrodescendiente en Juyungo denuncia la opresion
de los afrodescendientes como campesinos y hace visible las injusticias sociales que los afectan.
Sin embargo, la critica social que contiene la novela pierde relevancia bajo el discurso
primitivista sobre el afrodescendiente que, como los debates sobre el “problema indio”, justifica
la marginalidad del hombre negro como parte de su naturaleza racial. Es por esto que el proyecto
narrativo de Ortiz es profundamente contradictorio por cuanto integra al afrodescendiente al
imaginario nacional, pero termina excluyéndolo y reposicionandolo al margen de la consciencia
de la nacién ecuatoriana.

Una mirada general a las aspiraciones sociales de la novela de Ortiz es Gtil para entender

la ideologia que respalda su proyecto narrativo. Juyungo relata la vida de Ascension Lastre

41



durante las primeras décadas del siglo XX, en una narrativa cronoldgica que comienza con la
vida de Ascension durante su infancia en la region costefia de Esmeraldas junto a su familia y
finaliza con su tragica muerte a manos de soldados enemigos en la guerra fronteriza con Peru. La
primera parte de la novela transcurre en las tierras bajas de la costa norte del pacifico
ecuatoriano, en las profundidades de la selva y en los limites de la frontera con Colombia.
Ascension vive junto a su padre, su madrastra y su hermano menor, sin embargo, desde temprana
edad demuestra un caracter rebelde e impulsivo que lo distancia de su padre, a quien le cuestiona
su resignacion a la pobreza y su marcado fervor religioso “[ Ascension] sabia que habia negros
igual de pobres que él, pero también sabia que los habia en mejores condiciones” (Ortiz 18). El
texto pronto asocia las aspiraciones sociales de Ascension con el caracter revolucionario de su tio
Lastre, el célebre comandante al mando de las tropas conchistas:

Que negro mas resabiao, duro que le he dao ya. [Ascensién] ira a sali como mi

primo, el comandante Lastre, que peled con los Conchistas. Dios lo guarde y lo

favorezca y la virgen me lo cubra de su santisimo manto. Asi mismo dizque

[Lastre] era de chico, emberracao como mandinga. (8)

Decidido a buscar mejores condiciones de vida, Ascension, siendo aun un nifio, abandona

a su familia para unirse a un comerciante contrabandista llamado Céastulo Canchingre, quien le
ensefa a leer y a escribir y lo embarca en una vida némada entre las fluidas fronteras entre
Ecuador y Colombia. Sin embargo, la violenta muerte de Canchingre por los “pelacaras”,
supuestos criminales colombianos, lleva a Ascensién a buscar refugio en la aislada comunidad de
los indios cayapas, en donde intercambia su escasa instruccion por albergue y comida. Cuando

alcanza la edad adulta, Ascensién decide dejar la comunidad indigena para trabajar en la

42



extraccion de madera y tagua. Sin embargo, la explotacion de los inversionistas extranjeros lo
obliga a trasladarse a la ciudad de Santo Domingo de los Colorados, al interior de la sierra
ecuatoriana, en busca de mejores oportunidades laborales. Alli, Ascension comienza a trabajar en
la construccidn de la carretera que uniria la Sierra con la Costa. El énfasis en el personaje de
Ascension como un ser que busca y desea es clave en la narrativa de Ortiz ya que representa la
energia que propicia los cambios en la vida de Ascension y lo embarca en un viaje que auspicia
una potencial integracion a la “familia” nacional.

Sin embargo, estos cambios también significan la afirmacion de los valores sociales y
culturales dominantes, lo que resulta en el progresivo distanciamiento de Ascensién de aquellos
que han sido percibidos histéricamente por la hacion como una barrera para el progreso del pais,
es decir, indigenas y afrodescendientes. Es justamente en la ciudad de Santo Domingo de los
Colorados, espacio que simboliza desarrollo y modernizacidn, donde Ascension conoce a Nelson
Diaz y Antonio Angulo, estudiantes que residen en la ciudad de Quito y que se encuentran con
Ascension en camino a su ciudad natal, Esmeraldas, donde se dirigen para concientizar a la
comunidad sobre la importancia de la lucha de clases por sobre la consciencia racial. Esta
consigna va a constituir uno de los principales argumentos que el personaje de Nelson Diaz
utiliza para demostrar la importancia de la lucha proletaria: “Ten siempre presente estas palabras
amigo mio: mas que la raza, la clase” (97). La invocacion de la clase como solucion al problema
de la exclusion y la discriminacién serd uno de los argumentos que justificaria el viaje tanto
fisico como psicoldgico de Ascension. Asi el protagonista se encamina hacia la adquisicion de lo
que describo como una consciencia mestiza-proletaria, un proceso que propone la alianza de

clase como el Unico camino para lograr la integracién al nuevo proyecto nacional moderno.

43



Por esta razon, la identidad racial del afrodescendiente en Juyungo aparece como un
obstaculo y hacia el final de la novela se presenta como una identidad conflictiva y que se hace
necesario abandonar. Por una parte, la racializacion del cuerpo de Ascension conlleva a una
contradiccion ontologica mientras que la “angustia racial” que sufren los personajes negros y
zambos demuestra la persistencia de la retorica nacionalista que se transmite a través un discurso
colonizador que Franz Fanon describe con precisién como la condicion de “being through
others”, un proceso simbolico de asignacion de la diferencia, la cual es internalizada por el Otro
racializado (86). De esta forma, la preeminencia de un lenguaje de dominacién y control del otro
racial se hace presente en Juyungo a través de la retdrica nacional la cual es internalizada por los
personajes convirtiéndose en un lenguaje opresivo y opresor. Aunque Ortiz se esfuerza por darle
una voz a Ascensién Lastre a partir de la denuncia social y el relato de sus aspiraciones y
sufrimientos, la narracion de los personajes negros en Juyungo se mantiene dentro de los limites
discursivos que permite la retorica nacional.

La falta de agencia de Ascension ante las injusticias sociales, la victimizacion de los
personajes a través de la “angustia racial” y la dominacion y control que Ascension ejerce sobre
otras minorias (mujeres e indigenas), convierten a Juyungo en un texto profundamente
conflictivo ya que reproduce jerarquias raciales y culturales que han funcionado histéricamente
para justificar la exclusion tanto de indigenas como de afrodescendientes como parte de la
nacién. Mientras que Juyungo inaugura un espacio desde donde imaginar a la diaspora africana
en Ecuador, al mismo tiempo contribuye a su marginacién a partir de la narracion de los
personajes negros como individuos que necesitan asimilar el discurso mestizo-proletario como el

Gnico camino para su integracion a la nacion.

44



En su texto Nacion y diferencia (2005), el historiador Julio Arias Vanegas provee una
descripcion del paradigma de la retdrica nacional en Colombia bajo el paradigma del mestizaje,
la cual es util para entender su construccion ideoldgica en el contexto de la region andina: “El
objetivo era generar un pueblo unificado bajo ciertos valores y principios, desde los cuales
aparecia la diferencia aceptable y a partir de los cuales era posible establecer una jerarquia
interna de la poblacion” (43, 46). De manera similar, en Juyungo Ortiz posiciona la figura del
hombre negro en un espacio marginal, cuyo acceso a la ciudadania se encuentra condicionado
por su capacidad para crear “espacios de diferencia aceptable”, los cuales que se recrean y
legitiman a través de la ficcidn de la mezcla.

La ambivalencia que supone el concepto de mestizaje como discurso de hibridez es
discutida por la critica literaria Shalini Puri, quien enfatiza la importancia de historizar los
discursos nacionalistas y explorar su rol en relacion con otros discursos de identidad racial. Para
Puri, el mestizaje, asi como otros discursos contestatarios como el indigenismo y el negrismo,
representan discursos que la elite en el poder utiliza para administrar politicas raciales segun sus
propios intereses (51). De esta forma, la construccion de la figura del hombre negro como un
individuo racializado que propone Ortiz en Juyungo, funcionan para reafirmar el mestizaje como
proyecto politico y cultural, y por esta razon, se transforma en una narrativa de exclusion que
termina por desplazar al afrodescendiente en el proceso de narrar la nacion.

Este proceso de exclusion se inicia en los ultimos capitulos de la novela de Ortiz, cuando
Asuncion es despedido de la faena por apoyar una huelga sindical, lo cual lo obliga a regresar
junto a otros trabajadores a su tierra natal en Esmeraldas. Alli se asienta en la isla de Pepepan,

tierras ancestrales pertenecientes al patriarca, Don Clemente Ayovi, en donde Ascensién y su

45



compariera Maria de los Angeles esperan el nacimiento de su hijo para comenzar una nueva
familia. Pero su proyecto se derrumba cuando las tierras son reclamadas por un hacendado local
y finalmente vendidas a un capitalista aleman, Mr. Hans, quien los obliga a abandonar el
territorio usando métodos represivos. Una serie de eventos se desencadenan a partir de la
expulsion de los habitantes de la isla: el hijo de Ascensién muere calcinado a manos de los
empleados de Mr. Hans, Maria de los Angeles pierde la razon a causa de la tragica muerte de su
hijo y Ascension se convierte en profugo de la justicia después de asesinar violentamente a Mr.
Hans y a sus empleados en venganza por la muerte de su hijo.

La desintegracion de la comunidad de Pepepan representa la progresiva desaparicion de
la herencia cultural de la comunidad negra de Esmeraldas, la cual es percibida por los oficiales
de gobierno como un obstaculo para “la llegada de la civilizacion a la provincia” (Ortiz 272).
Desolado por la pérdida de su familia y frustrado ante la disolucion de su comunidad, la
corrupcion de los oficiales de gobierno y la explotacion de los hacendados e inversionistas
extranjeros, Ascension se enlista como soldado cuando estalla la guerra con Pert en 1941. Este
acto marca el inicio de viaje del protagonista hacia su tragico final sellado en su nombre desde el
principio de la novela. En el tltimo capitulo, titulado “Negro entre indios”, Ortiz vuelve a utilizar
la voz ventrilocua para visualizar al afrodescendiente y al indigena como partes de una misma
historia nacional. Ascension asume la voz de autoridad del intelectual cuando reflexiona sobre la
experiencia comun de opresion con los demas reclutas, en una descripcion que enfatiza una
narracion racializada de la nacion:

Al otro lado [Ascension] observo a los serranos coloraditos, recién bajados de lo

interandino, cholos sufridos, callados, parecianle cayapas vestidos de soldados, aun los

46



mas blancos y colorados tenian mucho de indio...y él, entre ellos, peleando por el mismo

motivo, llenos quizas de iguales pensamientos, de las mismas angustias, de idénticas

desesperanzas...Toda su vida, solo fue un negro entre indios. (295)

La reflexion que envuelve a Ascension representa la perspectiva de Ortiz como
intelectual comprometido por lucha proletaria, quien busca afirmar su posicién presentando la
figura del afrodescendiente y del indigena como victimas de un mismo sistema de explotacion y
por lo tanto, capaces de construir un destino en comun. Aungue la imagen de negros, indios,
cayapas Yy cholos busca simpatizar con la causa proletaria, el relato de la muerte de Ascension
hacia el final de la novela vuelve a recordarnos que su naturaleza, representada en su rebeldia,
violencia y virilidad excesiva, termina por justificar su exclusion.

Ya en la frontera enemiga, Ascension se transforma en un individuo anarquico, quien
movido por la venganza, la impulsividad y la violencia, representa una amenaza al orden social.
Abandonados por el gobierno, sin municiones ni alimento, Ascension decide cruzar la frontera
que los divide con la nacion enemiga en busca de comida; accion que el narrador justifica como
parte de la “inmensa vitalidad... [y] rebeldia interior” de Ascension: “Juyungo tenia hambre y
renovados deseos de matar con su machete, de cometer una hazafia digna de un Lastre, de un
negro-negro” (301). El acto de cruzar la frontera enemiga en busca de alimento no solo confirma
la naturaleza instintiva de Ascension, sino que lo convierte en una figura arquetipica, un héroe
tragico que trasciende como un simbolo de libertad construido sobre la base de la idea mitica de
la rebeldia africana:

[Ascension] pas6 inadvertido las primeras trincheras...de pronto vio a una veintena de

soldados sentados alrededor de una fogata...De nuevo se sintié un negro entre

47



indios...Matenlo, es un negro machetero esmeraldefio...un negro muerto de hambre... un

negro, nada mas” (302, 303).

Incapaz de defender a su propia familia o a la familia nacional, Ascension muere acribillado por
los soldados peruanos. Asi, el cuerpo de Ascension desaparece del espacio textual y en su lugar
aparece la voz de Nelson Diaz como simbolo del ciudadano que emergera del espiritu
“patridtico” que representa el nuevo pais que Ortiz imagina como intelectual:

Nelson sinti6 en su espiritu algo asi como un foetazo...condenados por el delito

de creer en el patriotismo, y en la honestidad. Si no morian stbitamente, seria de

cangrena o hasta de hambre...El, que habia seguido en los Gltimos afios, el

desenvolvimiento tortuoso y retardado en la nacionalidad, nunca lograda; que

habia asistido a la gradual descomposicion de los grupos dirigentes... “Este no es

un pais”, penso, pero en seguida, podo las frondosidades pesimistas que le estaban

naciendo: ... jAlgun dia haremos de él un verdadero pais! (297)

La desaparicion de Ascension Lastre da inicio a la narracion del afrodescendiente como
parte de una historia escrita por y para los intelectuales de la nueva nacion ecuatoriana. La fuerza
vital que en un principio guia el relato de Ascensidn en Juyungo termina siendo un simple
destello de luz; un resplandor que en la mano del intelectual mestizo esta destinado a apagarse.
En una sociedad que rechaza explicitamente la posibilidad de reconciliar la imagen nacional con
la del afrodescendiente, Ortiz asume una posicién de autoridad para someterlo al discurso
dominante que justifica su exclusion. Asi, Ascension es narrado como un sujeto que hereda su
caracter rebelde y su virilidad excesiva de sus ancestros, los esclavos africanos que se sublevan

del barco negrero en la costa de Esmeraldas acabando con la tripulacion espafiola (Ortiz 205),

48



una condicion que se manifiesta en la imagen de su tio, el comandante Lastre, quien participa en
la revolucién Conchista incitado por su “odio racial” en contra de los blancos (103).

De esta forma, la articulacion de la identidad negra en Juyungo se construye en referencia al
discurso racial que sirve de base para construir la diferencia indigena; diferencia que se
reinscribe en aquellos cuerpos percibidos por fuera de la idea nacion y nacionalidad. En su texto
Travestismos culturales: literatura y etnografia en Cuba y Brasil, Jossianna Arroyo describe el
trabajo del intelectual para incorporar al otro racial como una forma de construir la subjetividad
cultural de la nacién. La autora denomina este proceso como “travestismo cultural” por cuanto el
proceso de inclusion implica el uso de estrategias narrativas que lo contienen, disciplinan o
subliman y terminan por desplazarlo en el proceso de narrar la nacion: “la estrategia de
identificacion con el otro, surge de los juegos de poder propios de la representacidn y es por esto
que el cuerpo del otro se figura desde la raza, el género y la sexualidad” (5). En el caso de Ortiz,
la incorporacién del hombre negro en Ecuador funciona para re-imaginar la nacion en un
momento de crisis e inestabilidad y por esto se transforma en un texto fundacional para entender
la negridad en Ecuador, en donde incorporacion del hombre negro se transforma en un simulacro
de inclusion. La narracién del hombre negro en Juyungo va a significar la reproduccion de ideas
hegeménicas de raza, género, clase y sexualidad como las bases ideoldgicas en que se funda la
nacion. La reproduccion de jerarquias raciales y culturales que aparecen en Juyungo y los
procesos de exclusion que implica la narracion del sujeto racializado se exploran en la siguiente

seccion.

49



Juyungo como relato fundacional de negridad ecuatoriana

Mientras que en Juyungo Ortiz reconoce la presencia del afrodescendiente como parte
integral del entramado social nacional e intenta generar un sentimiento de empatia en el lector
sobre su situacion de opresion; en el proceso de narrar al hombre negro como parte de la nacién
ecuatoriana el autor irremediablemente reproduce una retdrica racista y sexista y por lo tanto
excluyente. De esta forma, Juyungo retoma la autoridad que adquieren las narrativas
fundacionales, reproduciendo un lenguaje colonizador que enfatiza la diferencia. A pesar de que
los miembros del grupo de Guayaquil, movimiento literario al que Ortiz pertenece, sostendrian
que su generacion llegd a encontrarse en una “orfandad literaria” (Pareja 693), las bases
ideoldgicas en que se construye la primera narracion de la nacion van a ejercer una enorme
influencia en la forma en que los intelectuales van a imaginar a los sujetos nacionales a lo largo
del siglo XX.

Como se discute en la primera parte de este capitulo, la produccién intelectual de Juan
Ledn Mera se convierte en uno de los referentes méas importantes en el campo intelectual
ecuatoriano, y de manera particular el texto fundacional Cumanda: un drama entre salvajes.
Aunque temporalmente distante y estéticamente diferente de Cumanda, en Juyungo, Ortiz
reclama la autoridad narrativa de la novela fundacional de Mera, posicionandolo como un texto
que responde a la retorica nacionalista. Segun Tittler, el patriotismo literario de la narrativa de
Mera reaparece en la novela de Ortiz no solo en relacion al proyecto ideoldgico que promueve su
obra, sino en las aspiraciones de Juyungo como un texto que busca establecer una narrativa

fundacional de los afrodescendientes en Ecuador (168). En Cumandéa, Mera se centra en el

50



restablecimiento del orden perdido, lo cual implica la recuperacion del dominio del hombre
blanco y de los valores hispano-catdlicos al mismo tiempo que sugiere la exclusion de aquellos
individuos considerados por la haciéon como parte de la “barbarie”. De manera similar, en
Juyungo Ortiz propone la incorporacién de Ascension Lastre a partir de un viaje fisico y
psicoldgico hacia el despertar de una consciencia mestiza. De igual forma, el relato sugiere la
eventual exclusion del hombre negro en espera de su transformacion como ciudadano, la cual
emergera de la lucha proletaria y del espiritu “patriotico” que representa la identidad mestiza.
Como Mera, Ortiz construye al afrodescendiente como una categoria racial y cultural a
partir de la descripcion del universo social de Esmeraldas y sus habitantes. En Juyungo, el
hombre negro se construye desde la hiper-sexualidad, cuya masculinidad esta definida por la
violencia, la impulsividad y la rebeldia. El viaje de Ascension Lastre, desde la “barbarie” hacia la
“civilizacion” es un viaje fisico y psicologico que supone una lucha por crear un sentido de
pertenencia, pero a su vez, implica la adopcion de los valores que promueve la retorica
nacionalista. En Cumanda, este proceso va a ser clave en la construccion de la figura de la mujer
blanca. A pesar de que Cumanda crece lejos de la civilizacidn, nunca pierde la virtud y la moral
asociada a su identidad racial (Andrade 38). Dentro de este paradigma, en Juyungo, la
transformacion de Ascension implica disciplinar su conciencia racial como hombre negro, un
proceso que supone un progresivo distanciamiento de su comunidad y de su herencia ancestral.
En relacion a los procesos de racializacion, Stuart Hall sefiala que su articulacion se
define por la creacién de fronteras simbolicas entre categorias racialmente construidas y por la
naturalizacion de las diferencias a partir de la construccion de nociones de pertenencia y otredad

(Cultural Identity 446). De esta forma, la identidad racial de Ascension permanece ligada a su

51



identidad masculina, la cual necesita construir y negociar durante su viaje hacia la civilizacion.
Esto también significa que la incorporacion simbolica de Esmeraldas como un espacio otro
dentro del imaginario nacional transforma a la region como a sus habitantes en espacios y
cuerpos racializados. A lo largo de la novela, la historia de Ascension esta definida por su
distanciamiento de su familia y de su herencia cultural, lo que supone la narracion de Esmeraldas
como un espacio de barbarie. Ortiz describe a la comunidad negra esmeraldefia como un pueblo
atrasado, pobre, inculto y salvaje, de manera similar en la que Mera representa a las comunidades
indigenas. En su relato, Ortiz hace referencia a Esmeraldas como un espacio mitico, cuyo
proceso de modernizacion se ve obstaculizado por la preeminencia de relaciones coloniales
heredadas del concertaje y por el obscurantismo que promueve el fanatismo religioso. De esta
forma, el discurso colonizador se hace presente tanto en la educacién informal que recibe
Ascension Lastre de su mentor Castulo Canchingre, un comerciante contrabandista, como en la
representacion del caracter indomito de la region y de sus habitantes. Este se describe en el
siguiente dialogo que sostienen Ascension y Castulo Canchingre:

““¢por qué los llaman [pelacaras]?’

‘Porque a sus victimas les quitaban el pellejo de la cara para que nadie pudiera

reconocerlos’,

‘iqué mala gente!”

Entre la ficcidn y la vida nGmada, prefiada de incidentes, asaz y peligrosa, corria el chorro

formativo del nifio negro”. (Ortiz 18)
La formacion que recibe Ascension representa la vision del intelectual tanto en referencia al

proyecto letrado como a la idea de la region como un espacio de “barbarie” en donde habitan

52



personajes miticos como el mago “tripa dulce” o criminales como los “pelacaras”. De la misma
forma, el caracter pre-racional de la region de Esmeraldas es anunciado en los epigrafes que
preceden cada capitulo, titulados “oido y ojo de la selva” y que posicionan a la region y sus
habitantes en un universo que precede al lenguaje: “De la selva profunda emergieron ébanos
soberbios de nocturnos corazones, testigos sin lengua de las multiples hazafias de algun negro
cimarron” (78).

De esta forma, la narracion de la region de Esmeraldas en Juyungo ejerce una
dominacidn simbdlica sobre el territorio que representa a sus habitantes como parte de una
frontera imaginaria a través caracter indomito de la region. Esmeraldas, como un espacio de
diferencia, se convierte en una forma de “topografia literaria” que, como indica Rodriguez en
relacion a la representacion del espacio americano como un “espacio de barbarie”, recrea un
mapa mental en donde se sostiene el relato historico en donde se proyectan las ideas de
modernidad y progreso (138). De este modo, la representacion de los indigenas como seres
“barbaros” que aparece representado en Cumanda, en Juyungo se convierte en la representacion
de los habitantes de Esmeraldas como criminales violentos, magos perversos y traficantes
inescrupulosos. El proceso de narrar Esmeraldas transforma a la regién en un espacio que se
construye en oposicion a las ideas de nacion y nacionalidad y por lo tanto en donde se
reproducen discursos hegemanicos sobre el otro racial.

Sin embargo, Esmeraldas no es el Gnico espacio narrado como parte de una frontera
imaginaria, las comunidades indigenas en Juyungo también se constituyen como parte de esta
frontera. Utilizando un discurso respaldado por la historia nacional que posiciona al indigena

como el otro cultural y racial de la nacidn, Ascensidén asume una mirada colonial sobre el otro

53



colonizado recreando espacios de diferencia a través de un relato etnografico que funciona para
subalternizar el conocimiento y la experiencia de las poblaciones nativas; un proceso que Anibal
Quijano identifica como base de la creacion de la “diferencia colonial” (536). Después de
escapar del ataque de los “pelacaras”, Ascension busca refugio en una comunidad cayapa en
donde permanece por una larga temporada. Su presencia en este espacio otro sirve como un
testimonio que reafirma el caracter inferior de los indigenas que promueve la retorica nacional.
En su relato, Ascension elabora un cuadro costumbrista de las tradiciones de los indios cayapas,
las cuales son percibidas por éste como pintorescas y atrasadas:
“Luego de haber llegado, [a Ascension] comenzo a picarle la curiosidad de averiguar
las costumbres de esa gente tan rara [...] Admir6 la limpieza de sus casas...aprobd
mentalmente la idea cayapa de tener siempre ordenados los trastos... y el idioma
cayapa se le metio6 en el cuerpo [...] Si le hubieran contado lo que vio después, no lo
hubiera creido” (Ortiz 28,29). Asombrado y horrorizado por sus costumbres,
Ascension procede a describir los ritos funerarios de la comunidad como actos “paganos” y las
practicas de alumbramiento de las mujeres como “salvajes”, creando un relato que describe a la
comunidad cayapa como una sociedad primitiva. No obstante, la aversion que tanto Ascensién
como los cayapas sienten por el otro indigena y negro es justificada en la narracion como un
antagonismo racial ya que: “[los cayapas] a la vez que odian a los negros, les temen” (Ortiz 26).
La narracién del otro indigena a partir de la voz de Ascensién no solo recrea la estética
indigenista, como un relato antropoldgico sobre el otro, sino que establece una distancia entre
Ascension y los indigenas que autoriza la narracién del hombre negro a partir de la

subalternizacién de las comunidades indigenas.

54



Roitman indica que la retdrica nacional de mediados de siglo XX en Ecuador no solo
utiliza la figura del indigena para legitimar el discurso de superioridad de la raza blanca-mestiza,
sino que reafirma las diferencias que se construyen entre la figura del indigena y del hombre
negro con el mismo propdsito (110). De esta forma, Ascension se distancia de la comunidad
negra al mismo tiempo que rechaza a la comunidad indigena, un proceso necesario en el camino
hacia una potencial integracion a la familia nacional. Desde este espacio ambiguo y
contradictorio, Ascension se embarca en su viaje civilizatorio en busqueda de “lo nuevo”,
“Ascension queria ver si todo aquello era cierto, nuevas tierras, nuevos hombres, y nuevas
cosas...Admiraba el valor de los protagonistas y dudaba un poco de las truculencias magicas”
(22). Es por esto que unos de los momentos claves del viaje de Ascension significa su encuentro
con Maria de los Angeles, la mujer blanca con quien decide construir una familia y cuya relacion
sentimental provoca que el “odio racial” de éste en contra de los blancos desaparezca y sea
reemplazado por una consciencia de clase. De esta forma, el cuerpo de la mujer blanca, aparece
como el medio principal para acceder a la ciudadania, por lo que las relaciones de Ascensién con
Pancha, la mujer indigena, Afrodita la mujer negra y Maria de los Angeles van a representar
etapas necesarias para su incorporacion al proyecto nacional. La siguiente seccidn explora las

intersecciones entre raza, género y nacion en el proceso de narrar la nacion en Juyungo.

Narrativas erético-raciales: negridad y masculinidad en Juyungo

Doris Sommer indica que la produccién literaria del siglo XIX tiene como eje narrativo la

“retorica erotica”, la cual convierte el tema de la unién heterosexual entre diferentes razas y

55



clases sociales en una alegoria para la union de diferentes regiones o partidos politicos.
Entendiendo la “retérica erdtica” como uno de los pilares de la narrativa nacionalista, este tema
reaparece como central en Juyungo como una estrategia en donde la union de Ascension con
Maria de los Angeles, la mujer blanca, se hace imprescindible para nacionalizar la figura del
hombre negro. La energia que en un principio guia el viaje de Ascension hacia su potencial
incorporacion como ciudadano se convierte mas tarde en una energia sexualizada que reafirma a
la hetero-normatividad de la retdrica nacional, asi como la hegemonia patriarcal de la nacion. En
consecuencia, en Juyungo, el discurso nacionalista que respalda la identidad nacional se
transforma en un discurso de dominacion y control no solo sobre el otro racial, sino sobre el otro
femenino.

En su estudio sobre raza y nacionalismo, Balibar enfatiza la importancia que la energia
sexual masculina tiene dentro del discurso nacionalista y como “el significante falico del
racismo” funciona para perpetuar sistemas de dominacion (49). Mientras que el enfrentamiento
de Ascension con los sistemas de explotacién y su trasformacion hacia una consciencia proletaria
termina siendo una lucha infructuosa, la energia sexual de Ascension se presenta como
productiva. Como indica Jean Franco en relacion a la novela contemporanea latinoamericana, la
alegorizacién de los personajes femeninos va a ser fundamental en el proceso de blsqueda y
adquisicion de la identidad masculina (Self Destructing 105). De esta forma, el encuentro de
Ascension con Pancha, la mujer indigena, Afrodita, la mujer negra, y Maria de los Angeles, la
mujer blanca, le permiten a Ascension ejercer un dominio simbolico sobre la mujer que a su vez

le otorga a posibilidad de adquirir una identidad masculina.

56



El primer paso en este relato de dominacion ocurre con el encuentro entre Ascension y
Pancha, una joven indigena cayapa, durante la breve estadia de éste en su comunidad. La
decision de Ascension de ocupar este espacio otro supone a su vez un acto de poder que
reproduce el relato del encuentro colonial. La ocupaciéon del territorio indigena por parte de
Ascension recrea el proceso colonial de dominacion no solo en relacién a la creacion de
diferencia con el otro indigena, sino que a través de la apropiacion del cuerpo de la mujer
indigena. Una de las estrategias literarias que Ortiz utiliza para someter a la mujer indigena a la
retorica hetero-patriarcal es la supresion de su voz, la cual es reemplazada por una ambigua
representacion de ésta como un individuo pasivo y décil, quien ejerce una misteriosa atraccion
sobre Ascension: “[Ascension y Pancha] casi no hablaban, no sabian que decirse...¢él dejaba
correr sus manos avidas y torpes por aquellos senos erectos y cobrizos y luego entre los quites y
las risas de la otra buscaba €l otras partes” (Ortiz 106). El silencio de la mujer indigena es
esencial en el relato del encuentro entre Ascension y Pancha ya que confirma la narrativa de
inferioridad del indigena que promueve la retérica nacionalista, asi como de dominacion sobre la
mujer, lo que a su vez justifica la violencia sobre el cuerpo de la mujer indigena.

La violencia que Ascension ejerce sobre él cuerpo de la mujer indigena aparece asi
justificada como parte de la historia nacional, y, por lo tanto, como un paso necesario en el
camino de Ascension hacia el despertar de una consciencia masculina. Eventualmente, la
relacidn entre Pancha y Ascension llega a su fin cuando el jefe de la tribu desaprueba su relacion,
lo cual impulsa a Ascension a dejar la comunidad y a emprender nuevamente su viaje.

Consciente de la relacion de dominacion que supone su encuentro con Pancha, Ascension se

57



marcha sin remordimientos mientras posiciona a la mujer indigena como incompatible con el
proyecto nacional:
“Lastre no se hizo rogar mucho. Estaba deseando salir de alli. No podria
permanecer mas. Solamente le dolia el abandonar a Panchita, que a lo mejor
quedaba prefiada, la pobre. Pero no la podia llevar consigo; ni la tribu, ni el duefio
de la canoa se lo permitirian” (Ortiz 106).

La mujer indigena como un sujeto incompatible para la reproduccion de la familia nacional que
supone el relato de Ascension implica la busqueda de nuevos vinculos y propicia el encuentro
con dos mujeres que conforman la triada étnica nacional: Afrodita, la profesora negra y
finalmente con Maria de los Angeles, la mujer blanca. De esta manera, la estrategia narrativa que
supone la “retorica erdtica” en Juyungo se vuelve relevante ya que el deseo racializado se
convierte en el motor del relato de Ascension en la construccion de una identidad masculina. Asi,
el viaje de Ascension continla con su encuentro con Afrodita, una mujer negra esmeraldefia que
trabaja como profesora rural y por quién Ascension llega a sentir una profunda atraccion. El
nombre “Afrodita” no solo representa la herencia africana, sino que evoca el mito griego de “la
diosa del amor” para posicionar a la mujer negra como objeto de deseo. A pesar de que la
sexualizacién de Afrodita justifica el deseo y la atraccidon de Ascension, Ascensién no logra
establecer una relacion con Afrodita ya que ésta prioriza su rol como profesora rural, en el cual
se sustenta su reputacion en el pueblo: “[Ascension] menudeo sus visitas donde la maestra negra,
color poco visto como maestras de escuela. Es macanuda, pensaba, pero siempre la hallaba en
ocupaciones que no le permitian desarrollar nada de su pretendida conquista” (46). A pesar de

que Afrodita también ocupa un espacio textual minimo, aparece ocupando un rol social

58



determinante en su calidad de educadora, el cual equivale a discurso estatal de la mujer como
transmisora de los valores nacionales.

El encuentro con Maria de los Angeles va a sellar la incorporacion de Ascension al
proyecto nacional, lo que implica negociar su identidad con otras formas de masculinidad
racializada. En su texto Colonial Desire: Hybridity in Theory, Culture, and Race (1995), Robert
Young indica que los discursos de hibridez cultural que se presentan como metafora de la mezcla
racial implican que “hybridity as a cultural description will always carry with it an implicit
politics of heterosexuality” (25). De esta forma, la masculinidad de Ascension aparece en
oposicion a la virilidad excesiva de otros personajes racializados, tal como Cocambo, descrito
COMO “un negro...con los antebrazos soplados de carne, cara y pectorales de gorila [que] otros
negros miraban con admiracion y respeto” (78), 0 bien de Valerio Verduga Barberan, un
manabita descrito como “violador de mujeres criollas lindas y esquivas” 32(65). De esta forma, la
masculinidad de Ascension que en un principio se presenta como una forma de deseo
racializado, “[la deseaba] mas que nada, porque era una mujer blanca, con una voluntad de
humillarla sexualmente” (72), a lo largo del relato se legitima a través de nuevo rol como
protector de la mujer blanca ante sujetos violentos o bien potenciales rivales.

La “retorica erdtica” que guia la narrativa del hombre negro en Juyungo se construye a
partir de discurso racializado y la ideologia hétero-patriarcal que promueve la retérica nacional.
En consecuencia, esta retorica nacionalista va a significar multiples exclusiones no solo para el
hombre negro, sino que para la mujer negra e indigena. El orden jerarquico que adquieren estas

categorias culturales seguira dominando el relato nacional en las siguientes décadas llegando a

32 Manabita describe a un campesino mestizo de la region de Manabi, en la Costa del pacifico.
59



ser definitorias en la construccion del relato de la mujer afrodescendiente en Ecuador a fines del
siglo XX. El préximo capitulo explora el relato de la mujer negra en la novela Jonatas y
Manuela (1996), de Argentina Chiriboga, y analiza la interseccion de categorias hegemonicas de
raza, género, clase y sexualidad en la representacion de la figura de la mujer negra y blanca en la

mantencién y reproduccion de discursos de nacion e identidad nacional.

60



CAPITULO 3
JONATAS Y MANUELA: CRISIS Y RECONFIGURACION DE IMAGINARIOS

HISTORICOS

La novela de ficcion historica Jonatas y Manuela, de Luz Argentina Chiriboga (1940-)
publicada en 1994 y reeditada en el afio 2010 como parte de una campaiia de lectura nacional,
regresa al periodo colonial para reconstruir el relato de una mujer ignorada por la historia
ecuatoriana: Jonatas, la desconocida esclava de Manuela Saenz (1797-1856?) quien a su vez
constituye uno de los personajes mas célebres de la historia de las naciones andinas. La novela se
inicia con la historia de la abuela de Jonatas, Ba-lunda, la cual da cuenta del comercio
transatlantico de esclavos hacia Sudamérica, para luego enfocarse en el encuentro entre Jonatas y
Manuela durante la infancia de ambas mujeres. En la novela, la historia entre la esclava Jonatas y
su ama Manuela se inserta en el contexto de las campafas previas a la batalla de independencia,
en la cual ambas mujeres participan. El regreso a este periodo fundacional al que hace referencia
la novela de Chiriboga ocurre en un momento en que el pais atraviesa por una profunda crisis

politica, econdmica e institucional®®. La novela de Chiriboga confronta este momento de division

33 La crisis por la que atraviesa Ecuador durante la década del 90 se inicia con la reaparicion de las disputas
territoriales con Per( y alcanza su punto maximo con el quiebre del sistema bancario, lo que lleva al pais a la
dolarizacion de la moneda nacional en el afio 2000. La inestabilidad social, la pérdida de la soberania monetaria, y
los desastrosos efectos que causa el quiebre del sistema financiero provoca la salida de miles de ecuatorianos al
exterior, quienes en su mayoria viajan a Espafia y los Estados Unidos, transforméandose en la oleada migratoria mas
importante de la historia. Se estima que en la actualidad hay mas de un mill6n de ecuatorianos residiendo fuera del
pais Ver: Ramirez Gallegos (2010).

61



nacional a través del relato de solidaridad de dos mujeres de razas y clases diferentes y que
presenta su relacion como una alegoria de “la union de las razas”, un simbolismo que atraviesa el
relato de la Independencia de las naciones andinas y éste como el momento fundacional mas
significativo del Ecuador contemporaneo (Polo- Bonilla 43). Este capitulo analiza la figura de la
mujer en la novela Jonatas y Manuela y su rol en la reproduccién y mantencion de discursos de
nacion e identidad nacional. El proceso de re-imaginar a la mujer negra en relacion a este
momento historico fundacional no solo pone en evidencia el caracter performativo del lenguaje
en la narracién de la nacion, asi como la nacion como un constructo literario, sino que enfatiza la
centralidad de la figura racializada de la mujer en la creacion, reproduccion y mantencién de
discursos dominantes de nacion e identidad nacional. Mi estudio comienza con un breve analisis
de la construccion de la figura de la mujer como categoria cultural en la produccion literaria de
Ecuador durante el siglo X1X'y principios del siglo XX, a través de la descripcién de los ideales
que la definen y su influencia en la construcciédn de la figura de Manuela Saenz como simbolo
nacional femenino en Ecuador.

En la segunda parte del capitulo continuo con un analisis literario de la relacion entre la
figura de la esclava Jonatas y de su ama Manuela Saenz, enfocandome en el uso de la imagen de
Manuela Saenz, como el icono femenino mas celebrado de la nacion ecuatoriana, como
estrategia narrativa para integrar a la mujer negra al imaginario cultural ecuatoriano como parte
de la historia nacional. Chiriboga encuentra en la imagen de Manuela Séenz una fuente de
inspiracion para representar la figura de la mujer negra como como parte del discurso que la
nacién impone sobre la mujer convirtiendo a la mujer negra en un simbolo patrio y una figura

femenina que busca su propia libertad en la defensa de los valores y los ideales de la nacion.

62



Este proceso también significa el reposicionamiento del afrodescendiente como parte de
una comunidad diasporica imaginada y por lo tanto como una “nueva etnicidad”, que como
indica Stuart Hall, presenta la negridad como una experiencia unificadora, pero a la vez
hegemdnica (New Ethnicities 235), la cual encuentra su corolario en el comienzo de la narracion
de Ecuador como una nacion multicultural. Esta nueva narrativa sobre el afrodescendiente va a
estar mediada por el discurso de la diaspora africana en donde se busca establecer un relato de
origen de la comunidad afrodescendiente en Ecuador a través del tropo de la resistencia inscrita
en la mujer negra y representada por la figura por Ba-lunda y esta narrativa como una extension
del discurso del Estado ecuatoriano, el cual se hace presente a partir de la figura de Jonatas como

simbolo del papel de las mujeres en la proteccion y defensa de los valores y la cultural nacional.

El color del género: la racializacion de la mujer en la narracion de la nacion ecuatoriana

Como se discute en el primer capitulo, los principios ideoldgicos en que se sostiene la
idea de nacidn e identidad nacional en Ecuador tienen como base discursos hegemanicos sobre
raza y nacion, en cuya construccion la figura de la mujer ha ocupado un rol fundamental. Desde
principios de la republica, intelectuales utilizan la figura de la mujer para reafirmar la idea de la
superioridad de la tradicion cultural hispana y de la identidad racial blanca-europea, excluyendo
en este proceso tanto a mujeres indigenas como a afrodescendientes. Una de las primeras

producciones literarias que promueve esta vision sobre la mujer en relacion a la nacién es el

63



poema épico “La virgen del sol: leyenda indiana” (1861), escrito por el intelectual y politico Juan
Ledn Mera (1832-1894). El poema presenta la figura de la mujer indigena transfigurada como
mujer blanca a través de la iconografia religiosa catélica como modelo de inocencia, belleza,
castidad sexual y ante todo sacrificio (Grijalva 189). EI poema tiene como argumento el
encuentro romantico entre Cisa y un guerrero incaico; cuya historia culmina con su conversion a
la fe catolica y su union en matrimonio, reafirmando el poder de la iglesia catolica como
institucién unificadora de la nacion (190). Como ocurre con la construccion de la figura de la
Virgen de Guadalupe en México, en la “Virgen del Sol” figura de la mujer indigena aparece
mediada bajo la ideologia de la religion catélica como fuente de legitimidad e identidad nacional,
y al mismo tiempo como simbolo del poder colonial y por representativa del proceso de
conquista. Con la novela Cumandd, también escrita por Mera, reaparece la imagen de la
virgen/indigena a través del relato de una nifia blanca, Cumanda, criada por indigenas, quien
crece para convertirse en una mujer de profunda pureza espiritual, quien sacrifica su vida para
que, sobre su cuerpo, blanco y virginal, se construya la emergente nacion ecuatoriana (Sommer
240). Es importante notar en énfasis en la de-sexualizacion de la mujer a la que alude tanto “La
virgen del sol” como “Cumanda”, lo cual se presenta como un importante modelo de virtud
femenina que contribuye a la consolidacion de la figura de la mujer blanca como metafora de la
pureza de la nacion ecuatoriana tanto en términos culturales como raciales (Andrade 39).

La transicion hacia un gobierno liberal a principios del siglo XX significa a emergencia
de un nuevo discurso sobre la mujer en relacion a la moral y la conducta femenina. Seguln
Grijalva, intelectuales del gobierno liberal, como Gonzalo Zaldumbide y Juan Montalvo,

posicionan a la familia como base de la sociedad y a la mujer como central para su definicion,

64



revelando asi la construccidn hétero-normativa y patriarcal del discurso nacional. El texto
seminal de Doris Sommer Foundational Fictions se vuelve significativo para entender la forma
en que la retdrica nacional cumple un rol esencial en la definicidn de la mujer en relacion al
modelo heterosexual que subyace en la idea de la familia como base de la estructura de la
sociedad de las nuevas naciones. Segin Sommer, la produccidn literaria decimononica construye
la idea de la nacidn a partir del modelo heterosexual como alegoria nacional. Al respecto, la
autora indica que erotismo y nacion “become figures for each other in modernizing fictions
[while] the rhetorical relationship between heterosexual passion and hegemonic states functions
as a mutual allegory, as if each discourse were grounded in the allegedly stable other” (31).
Dentro del régimen heterosexual en que se construye la nacion la mujer ocupa un papel
fundamental dentro de la familia como madre, esposa y educadora doméstica (Grijalval89). La
funcion de la mujer dentro del nacleo familiar significa también imaginar a la mujer como un
sujeto que necesita de guia y proteccion constante. En su articulo “Entre la santidad y la
prostitucion: la mujer en la novela ecuatoriana en el cruce de los siglos XIX y XX”, Jorge O.
Andrade describe la obsesion de la elite intelectual por supervisar, controlar y disciplinar a la
mujer como una forma de proteger la nacion y los valores nacionales, lo que se traduce en la
construccién de tropos femeninos que van a servir para alertar a la sociedad sobre las
consecuencias que conlleva desobedecer las normas establecidas (43). Estos tropos van a
circunscribir a la mujer dentro de dos categorias esenciales: la mujer virginal, sacrificada y
virtuosa y la mujer transgresora y corrupta, quien es considerada como una amenaza para la

integridad de la familia, asi como para su reproduccién y mantencion.

65



Novelas como La emancipada® (1863) van a presentar el tropo de la mujer transgresora

a través de personajes que rechazan su papel de esposa 0 madre, representando a personajes
femeninos como un peligro para la integridad del matrimonio, la familia y la educacion
doméstica, asi como para reproduccion biologica de la familia (41). Otro ejemplo aparece en la
novela A la costa, de Luis A. Martinez, en donde la ascendencia africana del personaje se asocia
con la debilidad moral de la mujer, lo cual la lleva a mantener relaciones sexuales fuera del
matrimonio; un acto que el autor describe como una conducta ilicita y desafiante que se inscribe
en el cuerpo racializado del personaje de Mariana:

“Mariana, por uno de esos fendmenos bastante frecuente, era el reverso de su

hermano: bulliciosa, energética y atrevida. El tipo fisico anunciaba un

temperamento ardiente, porque era morena de 0jos negros, labios abultados, pelo

negro y ensortijado, tipo exacto de la cuarterona, como si en los antepasados de su

familia hubiera circulado sangre africana”. (Martinez 14)
La hiper-sexualidad implicita en el cuerpo de Mariana se transforma entonces en la fuente de su
transgresion; una transgresion que implica imaginar a la mujer negra, es decir a la mujer no
blanca, como una mujer corrupta y falta de moral. La transgresion de la mujer va castigada
severamente en los textos decimononicos, lo que puede conllevar incluso la muerte. Andrade
indica que, con frecuencia, los personajes femeninos en estos textos son expulsados del &mbito
familiar, rechazados por la sociedad, y empujados a la marginacién, la pobreza o la prostitucion,

en donde son abusados y explotados, justificando asi la violencia sobre la mujer (43). Mientras

34 La Emancipada es publicada por entregas en 1863, y se publica como texto en 1974, y a pesar de la distancia en la
publicacién, el texto alcanza una alta aceptacion entre pablico lector ecuatoriano.

66



que la literatura decimondnica va a construir una narrativa que insisten en proteger a la mujer
blanca burguesa como simbolo de la nacidon a través de su control y disciplina, tanto

la literatura indigenista como de realismo social van a construir una narrativa que va a contribuir
a la marginacién de la mujer negra y de la mujer indigena, justificando tanto su exclusion como
la violencia sobre ellas. Mientras que estos generos literarios tienen como objetivo principal
Ilamar la atencidn sobre la explotacion de las mayorias marginadas por el proceso de
modernizacion, al mismo tiempo van representar a la mujer negra y a la mujer indigena como un
efecto residual de los procesos de desarrollo, ejerciendo una violencia simbdlica sobre ellas que
va a contribuir a su constante desplazamiento y exclusion. Segn Dulfano, textos indigenistas
como Huasipungo (1934) representan a la mujer indigena como un arquetipo deshumanizado y
pasivo, cuyo principal objetivo es ser objeto de consumo para el hombre y para la reproduccion
bioldgica: “often silent, reaping nominal literary worth, and bearing no consequence in the plot,
the indigenous women is used, exploited, overlooked, or discarded depending on the literary
movement even more so than men” (16).

De manera similar, la mujer negra es representada como un individuo marginal, marcado
por la pobreza y la violencia. Este es el caso de Baldomera (1938), novela escrita por Alfredo
Pareja Diezcanseco, cuya protagonista, Baldomera, se identifica claramente con los sectores
marginales de la sociedad como mujer trabajadora, pobre y mulata; victima de una violencia
insolita ejercida tanto en el espacio privado como en el espacio publico y que ésta combate con
fuerza, pero sin éxito (Handelsman 196). La violencia implicita en estos textos sobre la mujer
negra y la mujer indigena va a reforzar su representacion como sujetos indignos de proteccion

patriética, convirtiendo su cuerpo en parte de una frontera imaginaria que contribuye mantener y

67



legitimar la idea de la nacion. La explotacion y la violencia sobre el indio y el abuso y la
exclusion de la mujer negra y la mujer indigena van a respaldar la narracion de la nacion
moderna ecuatoriana como una sociedad mestiza. De esta forma, la emergencia de nuevas
identidades étnico-raciales, va a contribuir a la consolidacion de un imaginario nacional ligado al
discurso de la superioridad blanca, la preeminencia de la herencia cultural hispanay la
reafirmacion de la hegemonia hétero-patriarcal, estableciendo una conexion entre las renovadas
ideas de “patria” y “nacidon” con los consiguientes modelos de ciudadania que promueven dichas
ficciones étnicas bajo el discurso del mestizaje.

Dentro de la retdrica de control y supervision que impone el discurso nacional sobre la
mujer se encuentra la figura de Manuela Séenz, quien aparece como eje de la narrativa de la
mujer negra en la novela de Chiriboga, un personaje historico que seglin la historiadora Pamela
Murray “stands out as one of Latin America’s history most intriguing figures” (291). Manuela
Séenz pasa a la esfera publica tras establecer una relacion intima con Simén Bolivar, a quien
conoce en el reducido circulo de la aristocracia ecuatoriana. Manuela Sédenz nace en Quito, hija
ilegitima de un corregidor espafiol y una mujer criolla, se casa a temprana edad en un
matrimonio concertado por su padre, lo que la lleva a viajar por Latinoamérica y el caribe,
asentandose finalmente en Lima, Perd, lugar donde participa junto a otras mujeres en la
conspiracién en contra de la Corona Espafiola durante los procesos de emancipacion (Vilalta 69).
A pesar de que la popularidad que ha alcanzado la imagen de Manuela Sdenz se debe
principalmente al relato romantico que se construye sobre su relacion con Bolivar, estudios
recientes han demostrado la centralidad del rol politico de Sdenz como consejera e informante de

Bolivar y como heredera del proyecto bolivariano, por lo que lleg6 a ser considerada una

68



amenaza para la consolidacion de los estados independientes (69). Sin embargo, de la prolifica
produccion artistica sobre Manuela Saenz, que incluye novela, novela erotica, ensayo, poesia,
cinematografia y hasta 6pera, ninguna llega a equipararla con la figura omnipotente de Simon
Bolivar, restandole cualquier influencia politica que pudiera minar el poder que la historia oficial
ha delegado sobre la figura patriarcal del “libertador” (Lander 169).

Mientras que los cronistas de la época describirian a Sdenz segun su tendencia
bolivariana u opositora como el interés romantico de Bolivar o como la mujer adultera
entrometida en los asuntos de Estado (166), con la publicacion de la biografia Manuela Saenz:
La Libertadora del Libertador en 1944 se populariza la imagen de Manuela como amante de
Bolivar y como una mujer apasionada y sacrificada tanto por su amado como por la nacion, una
imagen que se crea a partir del relato de “La conspiracion de Santander”, el cual describe cémo
Manuela arriesga su propia vida para salvar la vida del general®. A partir de los afios 60, la
figura de Manuela Saenz es recuperada para reinsertar a la mujer en un papel activo en la defensa
de los ideales socialistas en un contexto politico latinoamericano dominado por movimientos
revolucionarios. Asi, la imagen de Manuela Sdenz como una mujer que lucha por la liberacion de
su pueblo va a capturar la imaginacion de poetas y escritores como es el caso del célebre poema
de Pablo Neruda, “La insepulta de Paita” (1962) en donde Manuela es descrita como una heroina

olvidada que lucha fervorosamente por los ideales libertarios, mientras que en la novela de

3 Alfonso Rumazo Gonzalez es autor de La Libertadora del Libertador. Otra bibliografia que contribuye a crear la
imagen de Manuela Saenz desde una version romantizada hasta bordear en lo erético es The Four Seasons of
Manuela: A Biography (1952), escrita por Victor von Hagen, publicada en Boston y traducida al espafiol por varias
editoriales latinoamericanas.

69



Gabriel Garcia-Marquez El general en su laberinto (1989) se promueve una vision de Manuela
como la fiel e incomparable compafiera de Bolivar.

La prolifica produccion cultural sobre Saenz que aparece a lo largo de la segunda mitad
del siglo XX va a reemplazar su posicién como personaje histdrico con la figura de Saenz como
legenda, lo que significa re-imaginarla como “a larger-than-life figure who speaks to their ideals
and values and reflects an heroic-mythic view of their nations' past” (Murray 291). De esta
forma, la narrativa que predomina sobre Manuela contribuye a la promocién de un modelo de
conducta femenino que se sostiene en los valores tradicionales de la fidelidad y el sacrificio
femenino al mismo tiempo que promueve la imagen de la mujer como protagonista activa en la
defensa de los valores nacionales, equiparando la importancia de su rol en el espacio privado con
su rol en el espacio pablico.

Mientras que en Ecuador también persiste la imagen romantizada de Manuela como una
mujer leal, quien se sacrifica tanto por Bolivar como por la causa independentista, a partir de la
década del 80 los intelectuales ecuatorianos se van a enfocar en resaltar su pertenencia a la clase
aristocratica y por lo tanto en mantener su reputacion en relacion a su posicion social como
“simbolo nacional” (Vilalta 67). La necesidad de proteger, mantener y controlar la identidad
oficial de Saenz se ve ejemplificada en la apertura de un museo privado en su honor en la ciudad
de Quito en 1998, cuya muestra presenta a la quitefia como un modelo idealizado de mujer, asi
como en la publicacion de una coleccion de ensayos titulados “En defensa de Manuela Saenz”
(1988), en respuesta a la publicacién en de una novela erotica sobre Saenz en Espafia (Murray
310). Las recientes intervenciones para reposicionar, controlar y mantener la imagen de Manuela

Séez como un simbolo patrio no solo representan una forma reproducir el orden simbolico de la

70



sociedad ecuatoriana, sino que intenta conectar la defensa de los ideales y los valores nacionales
como parte esencial de la virtud y la moral de la mujer como una “verdadera ciudadana”.

La autoridad simbdlica que ha alcanzado la imagen de Manuela Sdenz como un personaje
en que se sintetizan los valores nacionales es clave en el analisis de la figura de la mujer negra en
la novela Jonatds y Manuela. Chiriboga apela a la historia oficial a través de la imagen de
Manuela Saenz para re-imaginar a la mujer negra, lo que significa ignorar su posicion historica,
y en su lugar, posicionarla como parte de un mito nacional que busca presentar la relacion entre
la esclava Jonatas y su ama Manuela como una relacion de amistad para enfatizar el tropo de la
solidaridad interracial. Este relato de alianza inter-étnica surge en un momento en que la crisis
econdmica, politica e institucional que remece al pais se ve aumentada por la reaparicién de las
disputas territoriales con Peru, reavivando el cuestionamiento sobre la capacidad de la nacion
ecuatoriana de ejercer soberania territorial.

A esta crisis nacional, se suman las movilizaciones populares lideradas por grupos
indigenas, las cuales se extienden a lo largo del territorio llegando a paralizar al pais por varios
dias consecutivos®. La ubicua presencia de hombres y mujeres indigenas en el escenario
nacional y sus categdricas demandas no solo toma por sorpresa a la sociedad ecuatoriana sino
que regresa como una carga historica que recuerda a la nacion tanto del discutido “problema
indigena” como del fantasma de la sublevacion indigena y de la incapacidad de la nacion de

ejercer control sobre el territorio y sus habitantes®’. De esta forma, la presencia indigena en el

3 Las demandas de los grupos indigenas, organizados bajo la Corporacién de Nacionalidades Indigenas del Ecuador
(CONAIE), se centra en la oposicion a la privatizacion de los servicios del estado, el reconocimiento de su territorio
ancestral, la incorporacion en la Constitucion de "Derechos Colectivos" y la ratificacion del Convenio 169 de la
OIT. Ver Santana, “Actores y escenarios étnicos en Ecuador: el levantamiento de 1994,

37 Aqui me refiero al texto fundacional Cumanda (1877), en donde se describe a los indigenas como seres salvajes,
cuya rebelién no solo causa la muerte de misioneros y espafioles, sino que interrumpe el progreso material y

71



escenario nacional va a ser interpretada como una amenaza por cuanto significa la aparicion de
un “otro racial insurgente” (Guerrero, El levantamiento 124); individuos “sin patriotismo ni
sentimiento por la nacion”, “una amenaza para el futuro nacional” quienes llevarian a la sociedad
ecuatoriana al caos y al retroceso (Construction of the Miserable, 556).

La caracterizacion de las protestas indigenas como un acto de desafio a la estabilidad y el
avance de la nacién esta intimamente ligado al rol que el indigena ha ocupado en el imaginario
nacional a lo largo de la historia de Ecuador. La figura del indigena no solo ha sido utilizada para
construir un relato de origen que justifique un pasado desde donde construirse como nacién, sino
que la articulacion del indigena como parte del pasado nacional se ha convertido en el eje central
del discurso de modernizacion de la nacion, ligando la identidad racial de la nacion (mestiza o no
indigena) con ideas de progreso y desarrollo (de la Torre 698). Esta vision de la sociedad
ecuatoriana sera reafirmada tanto en la literatura como por los gobiernos de turno a largo del
siglo XX, poniéndose en evidencia a través de una frase citada con frecuencia por el mandatario
y general del ejército Guillermo Rodriguez Lara, en donde afirma que: “ya no hay mas
problemas en relacion a los indigenas [...] todos nosotros pasamos a ser blancos cuando
aceptamos las metas de la cultura nacional” (citado en Charvet 97). La afirmacion de Rodriguez
Lara no solo plantea la asimilacién cultural del indigena como condicién intrinseca para el
progreso del pais, sino que vuelve a sefialar al indigena como el principal inhibidor del desarrollo

de la nacién. En consecuencia, la presencia de grupos indigenas ya no como una figura

imaginada sino como ciudadanos que retoman el escenario politico no solo representa un acto de

espiritual alcanzado por los Jesuitas. Huasipungo (1934), también describe una rebelién indigena, quienes, cansados
de la explotacion, se levantan en contra de los hacendados, asesinando al duefio de la hacienda, a un capataz y a un
aristdcrata.

72



desafio a la nacion, sino que va a poner en cuestionamiento las bases ideoldgicas que hasta
entonces habian definido la identidad historica de la nacion ecuatoriana. De esta forma, Jonatds y
Manuela contribuye a restablecer la narrativa dominante por cuanto reposiciona a la mujer
afrodescendiente, como una figura racializada, como parte del relato de alianza interracial que
promueve el discurso nacional, asi como del mito de sacrificio y lealtad femenino reafirmado en
la figura de Manuela Saenz, demostrando que la forma en que recreamos el pasado, como indica
Trouillot, revela la forma en que nos imaginamos como comunidad en el presente (16).

El reposicionamiento de la mujer negra como parte de mito de la independencia hace que
la novela Jonatas y Manuela se construya desde dos de los principales discursos que han
definido la identidad histérica de la nacion ecuatoriana: la identidad racial como un imaginario
gue se construye en directa oposicion a la figura del indigena y la figura de la mujer como una
categoria cultural en donde se construyen, mantienen y reproducen nociones dominantes de raza
y nacion.

Mientras que la mujer negra, representada en los personajes de Ba-lunda y Jonatas,
reaparecen en la narrativa de Chiriboga como un elemento que contribuye simbélicamente a la
mantencién de la narrativa oficial de la nacidn a través de una historia que invoca el espiritu
patriético y la unién para la defensa de la nacion, el eje principal que guia la narrativa de la
mujer negra en Jonatas y Manuela se encuentra en el reposicionamiento de la mujer negra como
parte del discurso hegemanico sobre la mujer. De esta forma, la mujer negra aparece incorporada
al imaginario nacional como un sujeto que contribuye a la nacién a partir de la reafirmacién de

su posicién como una figura femenina que contribuye a la mantencién y reproduccion de los

73



valores y la cultura nacional, asi como a la unién y la defensa de la nacion que representa el mito
de la independencia.

En la introduccion del texto, Identity, Nation, Discourse: Latin American Women Writers
and Artists (2009), Claire Taylor discute como las contradicciones que encuentran las escritoras
latinoamericanas al enfrentar la rigidez de la tradicién literaria nacional, asi como la restringida
definicion de la idea de nacidn y patria obliga a las mujeres intelectuales a hacer uso de las
fragmentaciones y contradicciones del discurso oficial:

“since women are frequently excluded from both forms of patrimonio - that is,
that national discourse and literary discourse frequently construct themselves on
the exclusion of women, or on the reduction of women to a set of particular types
and tropes — then the creative ways in which women writers attempt to engage
with these discourses is central to tactical agency...one which is partial, knowing,
and for particular and limiting purposes” (xiii).

Para Chiriboga, esta estrategia significa posicionar a la mujer negra como parte del relato
nacional, lo cual implica imponer un discurso hegemonico sobre la mujer negra, un complicado
proceso retorico que, como indica la socidloga ecuatoriana Silvia Charvet, refleja la ambigiiedad
de la continuidad historica de la nacion y la fragilidad de la identidad colectiva en relacion a la
crisis de fines del siglo XX en Ecuador (31). Las contradicciones que presenta la novela Jonatas
y Manuela la convierten en un texto fundamental para entender construcciones dominantes de
raza, género y nacion y por lo mismo, es un texto sumamente problematico. Por una parte, la
complicidad del texto de Chiriboga con el discurso oficial demuestra cémo la produccién

cultural en Ecuador continta siendo un mecanismo al servicio de una identidad estatal; una

74



condicion que se formaliza con la instauracion de la Casa de la Cultura del Ecuador, momento en
que la narracion de la nacién se convierte en una preocupacion exclusiva del Estado (Polo-
Bonilla 53). De esta manera, la apropiacion retorica del mito de Manuela Saenz como estrategia
narrativa para la inscripcion de la mujer negra como parte del imaginario nacional puede
considerarse como una tactica que tiene como proposito inmediato criticar la invisibilizacion
histdrica de la mujer negra en Ecuador, sin embargo, lo hace a través de una tradicion literaria y
una retdrica nacionalista que se ha construido a partir de, justamente, la exclusion de mujeres,
afrodescendientes, indigenas, asi como de los pobres e iletrados, contribuyendo a la mantencion
de su invisibilidad.

Mientras que la descripcion de los mecanismos de dominacién de la empresa colonial que
acompania el relato de Ba-lunda como esclava actiia como una literatura de denuncia, que tal
como la literatura indigenista tiene como propdsito criticar la explotacion del oprimido, en esta
narrativa la subjetividad de Ba-lunda como mujer, afrodescendiente y esclava, no logra
articularse sino que aparece mediada por la voz de la autoridad masculina, desplazando la
experiencia de la mujer negra como sujeto que negocia espacios sociales, politicos y culturales.
La préxima seccion analiza la retdrica que respalda el proyecto narrativo de Chiriboga, las
estrategias discursivas que utiliza para incluir a la mujer negra como parte del imaginario
diasporico, asi como las contradicciones que aparecen en el reposicionamiento de mujer negra

como parte de la historia oficial y por lo tanto como parte del “patrimonio nacional”.

75



Mujer, destierro y desamor: la patria como simbolo femenino

Todavia huelo la espuma del mar que me hicieron atravesar
La noche, no puedo recordarla

Ni el mismo océano podria recordarla

Pero no olvido el primer alcatraz que divisé
Me dejaron aqui y aqui he vivido

Y porque trabajé como una bestia

aqui volvi a nacer

Mi real independencia fue el palenque

y cabalgué entre las tropas de Maceo

Solo un siglo mas tarde

junto a mis descendientes

desde una azul montafa.

Nancy Morejon Mujer negra (1975)

En el celebrado poema de Nancy Morejéon Mujer negra, el sujeto poético traza sus
origenes a través de una narracion trans-historica que la lleva desde Africa hasta Cuba en donde
“renace” para reposicionarse como parte de Ia historia de la nacion cubana como mujer y como
afrodescendiente, construyendo progresivamente su subjetividad a través del tropo de la
resistencia, la rebelion y el descubrimiento de un sentido de libertad como parte de la historia
nacional, lo cual toma forma en los incipientes movimientos emancipatorios en los cuales
participa. Segun Williams, en el poema, la protagonista es presentada como una figura
revolucionaria consumada, no solo por su papel en las guerras de emancipacion y en la
Revolucion Cubana, sino por su rebelién en contra de las imagenes tradicionales de la mujer

negra como una mujer pasiva (158). De manera similar, Chiriboga adapta el discurso pan-

76



africano utilizado por autoras del Caribe hispano como Morejon para reposicionar a la mujer
negra como parte de la diaspora africana para posicionarse como parte la historia de la

nacion ecuatoriana. Como es el caso con Morejon, la adopcion del discurso pan-africano, como
una forma de construir una narrativa de origen, es una estrategia discursiva que mas alla de
cuestionar el legado colonial intenta alinear la subjetividad de mujer negra con los ideales
nacionales para construir una memoria colectiva.

A partir del relato del comercio transatlantico de esclavos y de su circuito hacia
Sudamérica, Cartagena de Indias como su puerto de entrada y su destino final en las plantaciones
de los padres jesuitas en los Andes ecuatorianos, Chiriboga describe la vida de la mujer negra
como inextricablemente entrelazada a la historia nacional®®. Como indica la autora en una en una
entrevista ofrecida en el afio 2004, el primer capitulo de su novela tiene como objetivo
“testimonia[r] todas las escalas de la didspora...el desarraigo del negro traido a la fuerza para ser
convertido en un instrumento de trabajo para levantar las grandes fortunas de América. Comencé
desde la herencia, la raiz. La negritud, el tambor que es tan nuestro” (Watson Miller 34). Uno de
los aspectos fundamentales del discurso afro-céntrico es la recuperacion del continente africano
como la patria ancestral, la cual se imagina como la raiz y la fuente que une a todos los pueblos
de la didspora (Lao-Montes 52). En consecuencia, la primera seccion de la novela explora el

trauma de la experiencia diasporica al efectuar un retorno imaginario a Africa, con el cual

3 La figura de la plantacion a la que hace referencia Chiriboga se relaciona con lo que el escritor cubano Antonio
Benitez Rojo describe en relacion al Caribe como una “isla que se repite”. En relacion a el texto de Benitez Rojo,
Maria Elena Oliva indica “En la busqueda por entender la complejidad de Caribe, este autor propone entender la
regién como una societal area, en la que la figura de la plantacion resulta fundamental. Modelada por Europa la
estructuracion socioecondmica de la plantacion es transversal a todos los paises del Caribe, y a pesar de que sus
fechas de instalacion son distintas para cada isla, y que ademas se resignifica en cada lugar, su caracter repetitivo
entrega coincidencias historicas a toda la region”. Ver La negritud, el indianismo y sus intelectuales: Aimé Cesaire y
Fausto Reinaga (2014).

77



establece de manera simbdlica una continuidad historica desde donde los afrodescendientes en
Ecuador puedan imaginarse como comunidad.

Con este propdsito, la primera parte del relato se centra en las memorias de la abuela
africana de Jonatas, Ba-Lunda, para reconocer un espacio geografico, cultural y social que
respalde su relacion con su tierra ancestral. El texto comienza evocando a Africa a través de la
percepcidn sensorial, un registro que se mantiene a lo largo del relato de Ba-lunda y que
caracteriza a la produccion literaria negrista y afrocubana:

El tan tan de los chekerés se introdujo por la tinica puerta del barracon...El tan
tan, acompafiado de una cancion espanta el huirachuro, ave que llama con su silbo
el espiritu de los difuntos radicados en el corazon del cielo...El ruido de los
tambores se dispersa en el viento, voz intermediaria entre el mundo real y el
mundo de los espectros...Le acosaron [a Ba-Lunda] la nostalgia y la desgracia
mas terrible de todas las desgracias, el destierro. ;Ddénde proveerse de alegrias?
iCOmo extrafiaba su Africa! La imagen del alto Niger se ensanchaba dia a dia,
noche a noche. (Chiriboga 9, 11)
En el acto de recordar Ba-Lunda ofrece una coherencia imaginaria de la experiencia de
fragmentacion que caracteriza a la diaspora africana. De acuerdo con Stuart Hall, el
redescubrimiento de Africa como cuna ancestral constituye un elemento fundamental de los
discursos de la diaspora africana y del desarrollo de una identidad cultural como
afrodescendientes (Cultural 394). En este proceso de re-conocimiento, Africa se convierte en un
marcador simbdlico de historias compartidas por la diaspora africana en las Ameéricas en relacion

al “desplazamiento, la opresion, la resistencia y la contra-memoria” y por lo tanto constituye la

78



primera etapa en el camino hacia la creacion de una identidad afro-diaspdrica (Lao Montes 54).
De esta manera, el relato de Ba-Lunda vuelve a Africa para desde ahi delinear una conexion
histdrica que encuentra su punto de fragmentacion en la travesia transatlantica y posteriormente
el destierro:
Una madrugada, le acometié un pensamiento: seria iba, la idea de convertirse en
esclava la estremecio desde la coronilla hasta los pies...Al despertar, cont6 a su
marido el suefio: desde el fondo del rio habia surgido un pez que, abriendo sus
fauces, la absorbio, y en la barriga del animal hizo un largo viaje del que fue
imposible regresar; desterrada se veia llorando inconsolable [...] Los captores
dieron la orden de seguir. EI conjunto camind lento, los pies no obedecian, tal si el
cuerpo se hubiera quedado en el camino. Ba-lunda avanzé callada. Considerd sin
razon su existencia. Le asusto la idea de continuar viviendo aquella vida que era
una especie de aprendizaje de la muerte. (Chiriboga 16, 33)
El presagio del secuestro, la eventual captura de Ba-lunda y el viaje sin retorno intentan acentuar
el desarraigo como una condicion que define la experiencia de la diaspora y al mismo tiempo
contribuye a crear una memoria cultural que provea a los afrodescendientes en Ecuador de un
marco de referencia desde donde imaginarse como comunidad.

Segun Agustin Lao-Montes, el discurso afro-céntrico, esta definido por nociones de
tradicion y autenticidad, el cual tiende a corresponder con discursos dominantes de raza y género
(52). De esta forma, Ba-lunda, como representante de la nacion ancestral, asume una posicion
central como vinculo entre ambas culturas. Por lo tanto, su relato sirve tanto para reafirmar la

conexion ancestral con Africa como para posicionar a la mujer como el eje que guia este

79



imaginario diasporico. Este “nacionalismo negro” se manifiesta en la novela como una proclama
que toma forma en el espiritu que guian los actos de resistencia de los esclavos, “Constantemente
los esclavos hablaban del derecho de volver a su patria” (51); un sentimiento que se incrementa
con el tiempo y se transforma en lo que la autora define como un canto de libertad, el Kan:
“Kan era la voz que pasaba de boca en boca; venia semejante a un suspiro, se
ausentaba y regresaba, tal una ola que se va y retorna con mas fuerza...Kan era
una constante en el trabajo, los ritos, los suefios. El término venia, pasaba y volvia
revitalizando en los susurros del viento, en el canto de los pajaros, en la corriente
del rio. Parecia una sutil oracion de independencia”. (52)
El “canto de independencia” que menciona Chiriboga hace referencia al tropo de la resistencia,
la supervivencia y la rebelion que se presenta a lo largo del texto personificado primero en Ba-
Lunda y mas tarde Jonatas. El relato continda registrando la contribucion econémica de los
afrodescendientes a la nacion a través del trabajo forzado mientras describe los mecanismos de
dominacion de la empresa colonial junto a los contantes actos de resistencia de los esclavizados.
Chiriboga describe la imposicion de la tradicion catolica, los castigos y los abusos fisicos, las
organizaciones secretas, los escapes de los cimarrones, los suicidios masivos y otros actos de
rebeldia como evidencia de la resistencia y el constante desafio de los esclavizados. Sin
embargo, Chiriboga intenta resaltar especialmente la tenacidad de la mujer negra a través de la
historia de Ba-lunda. Aungue de forma transitoria y contribuyendo a enfatizar el caracter
perseverante de la protagonista; Ba-lunda aparece como una figura femenina que representa el
legado de esfuerzo y resistencia de la mujer negra. En sus deseos por regresar a su tierra natal

Ba-lunda organiza un plan secreto para asesinar al capataz, asi como al padre jesuita a cargo de

80



la plantacién. Sin embargo, su plan se ve frustrado cuando se da cuenta que, tras su muerte, todo
contintia igual. Tanto el padre como el capataz son reemplazados y ella juntos a otros
esclavizados son trasladados a otra plantacion. El relato del intento frustrado de Ba-lunda por
escapar subraya la inconmensurable dimension impuesto por el sistema de esclavitud como una
institucion que abarcaba todas las dimensiones del registro social, politico, economico y cultural.
Es en este momento que tanto la historia como la voz de Ba-lunda parecen alcanzar un limite
discursivo, lo que significa presentar la experiencia de mujer negra bajo la institucion de la
esclavitud como un momento al cual es imposible de acceder:

A pesar del encierro y del trabajo durante dieciséis horas, Ba-lunda creo en su

mente un mundo antes desconocido, en el que se refugiaba. Para ella era como si

se hubiera desmoronado la montafia y le cubriera el camino hacia la libertad, y su

rio Niger, en una creciente de invierno, arrasara con todo a su paso, dejando solo

desolacidn. Prisionera de estas ideas, algunas veces no determinaba si era realidad

o imaginacion lo que le sucedia. (33, 37)
La descripcion de la experiencia de Ba-lunda como parte de un espacio “real” pero a la vez
“imaginario” sugiere un distanciamiento de este momento histdrico. EI mundo en que busca
refugio Ba-lunda, aunque la autora lo anuncia, es un espacio inaccesible para el lector, lo cual
deja entrever las dificultades que enfrenta el autor para recrear una narrativa sobre este momento
colonial, y en particular sobre la subjetividad de la mujer negra, que logre describir la
experiencia de Ba-lunda como mujer, afrodescendiente, madre, y como sujeto esclavizado.

La exploracion de la subjetividad de la mujer negra bajo la institucion de la esclavitud

es uno de los aspectos central que guia la produccion literaria Neo-esclavista, la cual tiene su

81



origen en las narrativas de escape Yy liberacion de los esclavos durante el siglo XI1X en las
colonias de Gran Bretafia en el Caribe, asi como en los Estados Unidos en el contexto del
proceso abolicionista. Segin Angelyn Mitchell, la importancia de re-contar la vida de los
afrodescendientes, y en especial de la mujer negra, como parte de la institucion de la esclavitud
tiene como objetivo principal la exploracion de la nocion de “libertad” como una forma de
cuestionar definiciones esencialistas de raza y nacion:
Liberatory narratives are concerned with more that the state of being; their primary
function indeed is in describing how to achieve freedom. In doing so, the liberatory
narrative seeks to eclipse the deterministic condition of racial enslavement...which offers
narrative possibilities for healing the wounds caused by racism, institutionalized or
otherwise” (4).
Siguiendo la propuesta de Mitchell, el propdsito de re-contar la experiencia de la esclavitud
deberia necesariamente explorar el proceso de liberacion personal que sobrelleva Ba-lunda como
un proceso tanto intelectual, psicoldgico y espiritual que nos ofrezca nuevas perspectivas para
entendernos como sociedad marcada por el racismo y la discriminacion como parte del legado
colonial. Consciente de esta esta contradiccion, Chiriboga resuelve la ambigledad que presenta
el desarrollo del personaje de Ba-lunda construyendo su subjetividad como esposa bajo el
modelo tradicional femenino, una estrategia retdrica que posiciona a la mujer negra como parte
del discurso oficial. Esto también significa que la hegemonia heterosexual que define a la
sociedad ecuatoriana va a encontrar un paralelo en el discurso del nacionalismo negro

enfatizando la hétero-normatividad en la construccion de la identidad de la mujer negra.

82



Una de las formas en las cuales la autora va a revelar la forma en como el discurso
hegemanico sobre la mujer gobierna sobre la identidad de Ba-lunda es a través de la figura de la
mujer bajo el discurso de la familia tradicional y la virtud femenina. De esta manera, al relato de
destierro de Ba-lunda se sobrepone la historia de su relacion con su esposo Jabi en su tierra natal,
un espacio imaginario al que Ba-lunda regresa a través de sus memorias y para lo cual Chiriboga
apela a un estilo literario marcado por la emotividad y el sentimentalismo, enfatizando asi su
permanente conexion con las bases ideoldgicas que busca promover la literatura romantica del
siglo XIX. En el siguiente fragmento, Chiriboga describe una de las memorias de Ba-lunda a
partir del papel de la mujer como parte del modelo de la familia tradicional, un role que la autora
describe como un espacio de pertenencia y libertad:

[Ba-Lunda] siempre se habia sentido reina de su casa, con ventanas al rio, donde
aprendid a cantar como si los pajaros le dieran lecciones de por la mafiana...Ba-
Lunda afioraba su almohadon de plumas, sus paseos con Jabi por las orillas, sus
idas al rio por las mafianas, las visitas a su madre, las conversaciones con sus
amigas Y el olor de los nardos. Sobre todo, extrafié algo que habia gozado sin
sentirlo, la libertad. (Chiriboga 16, 25)
La domesticidad familiar que recrea la figura de Ba-lunda como “reina de la casa” aparece como
una apologia al rol tradicional de la mujer que se presenta a través de la literatura decimononica
como un modelo de conducta que ha garantizado la inclusion de la mujer blanca al imaginario
nacional. Histéricamente, la mujer negra ha sido excluida de ideales femeninos como la pureza,
el honor u otros ideales relacionados con la familia como la maternidad o el matrimonio (Collins

7). De esta forma, Chiriboga construye la “libertad” de Ba-Lunda desde el espacio doméstico y

83



desde la moral que conlleva la pertenencia a la familia tradicional, lo que contribuye a
transformar su “cuerpo africano” en una figura femenina que sea posible imaginar como parte
del espacio nacional. La hegemonia del modelo patriarcal que representa el uso de la figura de
mujer tradicional decimondnica como parte de la narrativa de la mujer negra también significa
crear un espacio textual para la voz masculina, la cual se hace presente para disciplinar y
censurar la conducta femenina. Esta voz se hace presente en las reflexiones de Jabi, el esposo de
Ba-lunda tras su captura:
Los ojos de Jabi reflejan el tormento en que vive; su corazén palpita Unicamente
por sus seres desarraigados, su voz suena apagada y suplicante. Mira el lecho
donde dormia con Ba-Lunda; se torna pensativo y triste, preguntandose siempre lo
mismo. Tal si hubiera caido en una curva de masoquismo, se martiriza tratando de
saber lo que estaran haciendo su mujer y su hija. A pesar de no haber transcurrido
muchas lunas, ain no tiene noticias de ellas. Sin embargo, esa angustia lo
persigue como sombra, y debe haberla sentido también Ba-Lunda, porque desde
gue se conocieron, existid entre los dos un vinculo de verdadero afecto, un destino
comun que consolidaba su union. (Chiriboga 63)
La captura y el desarraigo de Ba-Lunda son representados por Chiriboga como el fracaso del
hombre (negro) de proteger a su familia, lo que produce un “angustia masculina” que se refleja
en las divagaciones de Jabi y que representa las consecuencias que conlleva la incapacidad del
hombre de ejercer dicho control:
Sollozando [Jabi] fue a la orilla y largo rato estuvo contemplando el rio. Al

maldecirlo, oyd voces emergidas de la corriente:

84



- Jabi, ¢por qué no me salvaste? Tu sabias que los blancos estaban cazandonos.

- ¢Quién habla?

- Lo sofié, te lo dije, ta eres el culpable.

Volvio a la casa, la sintio mas desolada que otras veces. Enredado en si mismo,

aturdido por la soledad y las remembranzas, creyé que, para mitigar sus

sufrimientos, seria mejor dejarse capturar y ser vendido, asi iria al otro lado y

estaria junto a Ba-lunda y su hija. (26)
La ansiedad que provoca la desintegracion de la familia esta relacionada tanto con la autoridad
masculina como su eje, asi como con la institucion de la familia como la unidad principal en que
sustenta el poder patriarcal. De esta forma, el control de la voz autoral no solo confirma la
autoridad masculina, sino que denuncia las consecuencias que conlleva la falta de su control y
supervision. Mientras que el discurso nacional ha excluido a la mujer negra del espacio de la
familia, la autoridad masculina que representa la figura de Jabi logra construir un espacio de
pertenencia para Ba-lunda para otorgarle desde ahi una identidad como mujer en el rol
tradicional de esposa, definiendo a Ba-lunda como una mujer que, a pesar de construir una
subjetividad de forma arbitraria, ésta es legitimada por la retérica nacional.

La decision de incorporar a la mujer negra al imaginario nacional como parte del modelo
tradicional femenino significa también ejercer un control discursivo sobre la sexualidad
femenina. Segun Yuval Davies, la identidad sexual de la mujer, asi como la sexualidad femenina
como tropo, han formado parte fundamental de la narracion de la nacion en donde: “gendered
bodies and sexuality play pivotal role as territories, markers and reproducers of the narratives of

nations and other collectivities” (39). De esta forma, Chiriboga presenta la sexualidad femenina

85



como uno de los elementos en que se sostiene el discurso de la nacion y de la identidad nacional.
De esta forma, la imposicion del discurso hegemonico sobre la mujer aparece representada tanto
en el posicionamiento de Ba-lunda dentro del régimen heterosexual como parte de la familia
tradicional como en el control de su sexualidad a través de la alusion al discurso religioso de la
virtud femenina. En la Unica escena que describe la sexualidad femenina en la novela, Ba-lunda
aparece retratada como una mujer cuyo control sobre su sexualidad implica imaginarla como una
mujer virtuosa, una fuente de orgullo para sociedad:

[Ba-Lunda] con frecuencia se preguntaba si estaria volviéndose loca. Cuando se
quedaba en la cama y sentia urgentes apetencias que se superponian a las sentidas
con Jabi, le entraban deseos de irse también monte adentro, como las otras, pero
habia algo que la detenia una y otra vez, la imagen de su marido resucitaba entre
las horas muertas. (Chiriboga 42)

Mientras que la expresion del deseo de Ba-lunda la presenta como un sujeto sexualizado, la
censura de sus deseos y acciones, que el narrador describe vagamente como “algo que la detiene”
refleja el control que el discurso patriarcal ejerce sobre la mujer, el cual encuentra su origen en la
figura de la mujer emblematica decimondnica donde el control de los deseos y apetencias refleja
la pureza del cuerpo y del espiritu (Andrade 44). Al mismo tiempo, el énfasis por distinguir su
decision en relacion a las “otras” mujeres del relato presenta a Ba-lunda en contraste con el
prototipo de mujer transgresora, las cuales son presentadas como mujeres sin rostro, cuya
sexualidad excesiva marca la diferencia con Ba-lunda.

Segun Polo-Bonilla, la herencia occidental inscrita en la tradicion hispana, como un

discurso que se desarrolla con el romanticismo de fines del siglo XIX, es considerado no solo

86



como la tnica fuerza cultural de la nacion ecuatoriana, sino que “el fundamento y punto de
partida de la ecuatorianeidad” (45). De esta forma, Chiriboga utiliza el discurso hegemonico de
la virtud femenina y de la voz masculina que ejerce control, y proteccion, sobre el cuerpo de la
mujer como una forma de “blanquear” la identidad de Ba-lunda; un proceso que contribuye a
imaginarla como parte del modelo tradicional de mujer, y, por lo tanto, como parte de la nacion.
Sin embargo, esta estrategia discursiva mas alla de cumplir con el objetivo de incluir a la mujer
negra como parte de la historia de Ecuador, revela como la mujer, como parte de la nacion, existe
como una categoria cultural monolitica, al mismo tiempo que pone en evidencia la retérica
nacional como el dnico lenguaje accesible para imaginar a la mujer.

De esta forma, siguiendo los mandatos que impone la retorica nacional sobre la mujer,
para Chiriboga, incluir a la mujer negra como parte de la nacion, también significa incluir el
relato de su explotacion sexual. En una descripcion directa que evita toda exploracién subjetiva
de este acto de violencia sobre la mujer, Chiriboga incluye una escena de violacion que a su vez
supone la imposicion de una cultura sobre otra:

[D]e pronto, en el silencio una sombra alargada cubrio la entrada de la cueva...
ella gir6 en direccion de la oscuridad. Al oir al mayordomo, quedd inmovil. El
hombre se inclin6 para mirar el interior de la caverna y penetrd. Se miraron
simultaneamente, sus labios intentaron hablar. Fue inutil. El superior la tomé por
las mufiecas, violento la puso boca arriba; ella cerr6 las piernas con intencién de
protegerse. Nasako murmur6 “papd, papd”, mientras el capataz abria los apretados
muslos de Ba-Lunda. Un largo rato dur¢ el forcejeo; al retirarse le anticipo “desde

mafiana te llamaras Rosa Jumandi”...!Qué tonteria esa de llamarla Rosa!... No

87



contentos con quitarle la libertad ahora le quitaban su nombre...se ased y jurd

vengarse. (Chiriboga 36)
La imagen de la violacién como parte de la narrativa dela mujer negra encuentra sus raices en la
historia de expansion del imperio colonial, en la imposicién de roles de género, asi como el
establecimiento de normas que van a regir la sexualidad de la mujer durante la colonia. Segln
Mignolo “las diferencias de género y de sexualidad fueron subsumidas por las clasificaciones
raciales. No era ni es lo mismo ser mujer blanca que negra o de color. La colonialidad es
constitutiva de la modernidad” (75). De esta forma, la descripcion de la violacion de Ba-lunda
representa la permanencia del discurso de dominacion colonial, revelando la conexidon entre la
violencia sobre la mujer negra y la mujer indigena como inherente en la construccién del
discurso de la nacion.

Aunque la decisién de la autora de incluir la escena de la violacién de Ba-lunda puede
leerse como un acto de denuncia que describe los mecanismos de dominacién colonial en
relacion a un contexto historico especifico, esta narrativa de violencia aparece normalizada (“se
aseo y jur6 vengarse”), por cuanto toma la perspectiva del colonizador y deja sin explorar los
efectos que la violencia, y particularmente la violencia sexual, ejerce sobre la mujer como un
acto que marca, forma o deforma su identidad. En consecuencia, no ofrece nuevas perspectivas
para entender la violencia sobre la mujer como constitutiva del discurso colonial ni para
entendernos como una sociedad marcada por la colonialidad. La comodificacién de la sexualidad
femenina no solo demuestra la hegemonia del relato colonial, sino que confirma su papel en la

mantencién y propagacion de discursos e imagenes de violencia sobre la mujer negra e indigena,

88



los cuales van a tener un profundo impacto en la manera en que la nacion las imagina como parte
de la nacion.

La imposicion de una nueva identidad (Rosa Jumandi) a partir de un acto de violacion
se puede comparar a la violenta ocupacion que supone la toma de posesion del territorio por
parte del poder colonial; un discurso que la critica cultural Jean Franco describe como un acto de
violencia sobre la mujer que, codificado en la forma de violacion, reaparece como un simbolo
constante, una re-presentacion, del proceso de conquista (44). La violacion de Ba-lunda, como
un acto de dominacién y control que recrea el momento colonial reproduce discursos dominantes
de raza y nacion que posicionan el cuerpo de la mujer negra como parte del “territorio nacional”
quedando sujeto a la apropiacion, acceso y control por parte del poder masculino. Por ende, la
violencia sobre la mujer negra que aparece en Jonatas y Manuela, no solo describe, sino que
reinscribe la violencia sobre el cuerpo de la mujer negra presentandola como receptor y al mismo
tiempo como contenedor del legado de violencia colonial.

Al inscribir el relato de la mujer negra como parte del modelo femenino tradicional,
Chiriboga no solo no fracasa en la tarea de problematizar las multiples formas en que este
modelo ejerce dominacion sobre la mujer, sino que también ignora que la reproduccion y
mantencién del modelo tradicional de mujer se ha sostenido a partir de la explotacién, la
exclusion y el silencio de la experiencia tanto de la mujer afrodescendiente como de la mujer
indigena. Mientras el relato de Ba-Lunda inaugura un espacio desde donde imaginar a la mujer
afrodescendiente como parte de la nacién, su subordinacion a la narrativa dominante desplaza y
elimina su experiencia al mismo tiempo que niega la posibilidad de imaginar otros espacios de

pertenencia por fuera de lo establecido por la cultura dominante.

89



En la tercera y ultima seccion se explora como el encuentro de Jonatas con Manuela Saenz se
traduce en un relato que disuelve las diferencias de género, raza y clase para privilegiar un
discurso que enfatiza la figura de la mujer como fundacional para la construccién de la nacion,

asi como de las ideas de patria y de union nacional.

Mujeres negras, heroinas blancas: la figura de la mujer negra y el mito de solidaridad racial

En su articulo “Todo por la patria: refundacion y retorno del estado en las revoluciones
bolivarianas” (2015), Burbano de Lara describe el surgimiento del Estado ecuatoriano como un
cuerpo politico que se presenta como la solucion a la “pesadilla neoliberal” por la que atraviesa
el pais en los afios 90 traves del uso de dos recursos retéricos: la promesa refundacional y el
amor a la patria (19). El autor contintia discutiendo como la Independencia, como el momento
histérico mas representativo de las naciones andinas, es recuperado como parte del discurso
nacional como simbolo de la refundacion del orden politico a partir de la exaltacion de la lealtad
y del sacrificio de sus ciudadanos por su patria, especialmente de las mujeres. Burbano Lara
menciona el uso de la imagen de Manuela Saenz que hace el presidente de Ecuador, Rafael
Correa, en unos de sus discursos publicos como una forma de evocar en la mujer un sentimiento
popular por el espiritu patridtico, “Manuela: eres la luz despierta de los tiempos oscuros. Eres
nuestra compatriota y nuestro destino. Hoy eres memoria viva de la libertad. Hoy eres el espejo
en el que otras mujeres se miran y agigantan” (27). En el discurso del presidente Rafael Correa,
la imagen de Manuela Saez aparece reafirmada no solo como simbolo del espiritu patriético que

representa la lucha por los ideales nacionales, sino como un reflejo de la historia de la nacién

90



donde las mujeres ecuatorianas pueden volver la mirada para reconocerse como parte de ella. La
personificacion de Manuela Saenz como un modelo femenino a seguir; un modelo en el cual se
refleja el destino de las mujeres ecuatorianas, posiciona las nociones de raza, clase y género al
centro del imaginario cultural de la narracion de la nacion. De manera similar, en el relato entre
Jonatés y Manuela que presenta la segunda parte de la novela de Chiriboga, la autora presenta a
Jonatas como intrinsecamente ligada a la vida de Manuela Saez, y por lo tanto, como parte de su
destino como mujer dentro de la nacién. Sin embargo, ser parte de este destino también supone
dejar atras las diferencias de raza y clase que implican las diferencias entre una esclava y su ama,
y este acto, como una forma de enfatizar un destino superior que guia la vida de ambas mujeres,
y por extension, de las mujeres de la nacion ecuatoriana: la defensa de la tradicién y de los
valores nacionales. Esto también significa la reafirmacion de un relato que celebra la alianza
inter-racial entre Jonatas y Manuela, un tropo que ha servido como eje fundamental en la
construccién de la identidad nacional a través de la narracion de la nacion mestiza a lo largo del
siglo XX.

Otra de las estrategias discursivas que le permiten a Chiriboga sustentar su proyecto
narrativo en Jonatas y Manuela tiene que ver con la yuxtaposicion del relato de resistencia de la
mujer negra con se inicia con la novela a través de la historia de Ba-lunda, con el relato del
Jonatas, en donde el tropo de la resistencia se personifica en su papel como compaiiera de
Manuela y mas tarde en su participacion junto a ella en las campafias de emancipacion. Como se
discute anteriormente, el tropo de la resistencia aparece asociado a las producciones literarias de
la diaspora africana del Caribe hispano y es utilizado por Chiriboga en el relato de Ba-Lunda

para construir su imagen como una mujer que porta “del instinto de sobrevivencia de la raza”

91



(Chiriboga 54). La reconstruccion del relato del desplazamiento forzado de esclavos africanos a
América ha sido utilizada por los intelectuales de la diaspora para presentar alegorias de
resistencia y emancipacion tanto a nivel del individuo como colectivo para respaldar proyectos y
discursos en relacion a la nacion (Miller 109).

La imagen del “instinto ancestral” que define al personaje de Ba-Lunda es mas tarde
recuperado por su nieta Jonatas enfatizando su fidelidad y sacrificio como parte inherente de su
herencia como mujer negra. Sin embargo, el riesgo implicito en esta formulacion se encuentra en
que apelar por una identidad colectiva bajo un mito histérico mediado por una retoérica
nacionalista también significa mantener intactas las estructuras de inequidad de género y racial y
por lo tanto desplazar la experiencia de la mujer negra, y en el caso del contexto historico de la
novela, recuperar la historia de Ba-lunda, su hija Nazak6 y Jonatds como una forma de explorar
el legado colonial de violencia, marginacion y exclusion sobre las mujeres afrodescendientes.

De esta manera, el relato del encuentro entre Jonatas y Manuela intenta imaginar nuevas
formas de afiliacion a traves de la normalizacion de la relacion de subordinacion entre la esclava
y su ama. Por esta razon, la historia del encuentro entre ambas mujeres se introduce como un
pacto de amistad entre dos nifias, utilizando el espacio neutral que representa este periodo
formativo para borrar la relacion jerarquica que implica su relacion. El encuentro entre Jonatas y
Manuela propone asi la creacion de una familia no tradicional, lo que implica la negociacion
simbolica de la posicion de ambas mujeres, Jonatas en su condicion de amiga y compaiiera de
Manuela, y Manuela como una figura que busca la reivindicacion social a través del
establecimiento de una relacion de amistad y solidaridad con su esclava:

[Don Simo6n] habia ido rio arriba a caza de una nifia que fuera risuefia para criarla

92



junto a su hija bastarda, de rostro siempre abatido, cuya infancia discurria en su
hacienda. A pesar de sus recomendaciones, no tenia noticias de alguna nina
africana que contara cuentos ¢ hiciera travesuras, que llevara a su hija a sencillas
aventuras y despertara su imaginacion, una amiga de juegos que tuviera agilidad y
fuera vivaracha. (Chiriboga 80)
El encuentro de Jonatas con Manuela como la reunion de dos “amigas de juegos” normaliza la
relacion de subordinacion a la que esté sujeta Jonatds para construirse como una relacion de
dependencia mutua. A medida que pasa el tiempo, esta relacion de dependencia transforma
progresivamente la condicion de servidumbre en que se encuentra Jonatas hasta equipararla con
un acto de lealtad y sacrificio a través del cual Jonatas llegaria a alcanzar su propia liberacion,
“Al pasar el tiempo, la esclava advierte que gran parte de los suefios de su ama son también los
suyos” (100). En la supuesta relacion de amistad de las dos jovenes queda escondida la carga
simbolica que conlleva la escena de transaccion de la pequeiia nifia Jonatas, en cuya
objetivizacion y deshumanizacion del cuerpo africano se fundamenta la institucion de la
esclavitud.

Por otra parte, la presentacion de Manuela como hija ilegitima apela a su necesidad de
proteccion, la cual encuentra en Jonatéds. Sin embargo, en una sociedad colonial su posicion
como hija ilegitima no la excluye de su posicion como parte de la elite aristocratica; Manuela
alin mantiene una posicion privilegiada, como se ve reflejado en la manipulacion de su imagen
como mujer blanca, letrada y burguesa a lo largo del relato. Asi la relacion de “amistad” que se

desarrolla entre Jonatds y Manuela, las aventuras y los juegos de guerra en que se embarcan

93



ambas mujeres adquieren un caracter simbolico que requiere que el lector olvide la jerarquia
racial y de clase en que se sostiene su relacion.

Este proceso es necesario para presentar al personaje de Jonatas en un rol protector en
relacion a Manuela, el cual implica que el sacrificio de Jonatas se presente como una de las
conductas normativas femeninas que son productivas para la nacion. Esto significa que el
relato de la mujer negra ecuatoriana vuelve a someterse al relato dominante del otro colonizado,
negdndole un espacio para la representacion para su propia experiencia:

Todo lo que [Jonatas] proyectaba hacer en su vida era unir su destino al de
Manuela, ahogar su odio contra la blanca. A Jonatas, a pesar de su corta edad
las experiencias le habian hecho crecer las emociones. La vida en los
canaverales la convirtié en una adolescente prematura, dotada del don de
crearse un mundo sin coacciones...Se prometid, después de conocer a la nifa
Manuela, que juntaria sus pensamientos a los de ella: seria su apoyo en la vida,
su madre, su hermana, su amiga, su todo. (92)
El pacto de unién que Jonatas adquiere con Manuela invoca un discurso nacionalista por cuanto
¢éste supone ignorar las diferencias raciales en pos de la construccion de un destino en comun.
La ambigiiedad que contiene el personaje de Jonatas refleja la ambigiiedad de la nacion que
Homi Bhabha describe como “the ambivalent temporalities of nation space”. Para Bhabha la
narrativa oficial de la nacién se superpone a la narrativa de los grupos marginados, haciendo que
identificacion cultural de la nacion y sus referencias discursivas funcionen “in the name of the
“people” or the “nation” and make them the imminent subjects of a range of social and literary

narratives” (Nation 140). De esta manera, en el texto de Chiriboga, es posible ver la ambiguedad

94



de la narracién de la nacion en la forma en que la protagonista, Jonatas, ejemplificay a la vez
desafia la heterogeneidad de la identidad nacional, aunque esta desestabilizacion sea por un
breve periodo y con un objetivo en particular.

En Jonatas se van a conjugar los roles tradicionales de la mujer, como madre, y compafiera
fiel, asi como los tropos de la resistencia y el sacrificio, sin embargo, estos roles aparecen
asociados al modelo tradicional de mujer que representa Manuela, quien al final se presenta
como la figura principal en que construye el imaginario femenino de la nacién. De manera
similar, Manuela vuelve a desestabilizar el relato nacional, aunque sea por un periodo temporal,
al identificarse con la herencia ancestral africana a través de un cruce simbolico de fronteras
raciales que la narradora describe como un viaje al “mundo de la negritud”, el cual se describe
como un espacio de “fantasia” que refleja el discurso diasporico sobre el afrodescendiente con el
que comienza la novela como parte de un pasado ancestral:

[Manuela] paulatinamente iba separandose del mundo blanco para entrar en el
de la negritud, al mundo de los colores alegres, al mundo de la fantasia... se
mir¢ feliz, aceptando la raiz de su abuela panameia, era de ella de quien habia
heredado su cabellera negra...se trataba de una nueva forma de pensar, de ser,
de sentirse segura de si misma. (99)
Aunque Manuela manifiesta una progresiva identificacion con la herencia africana y la
adquisicion de un nuevo marco referencial para entender su experiencia, el texto no profundiza
en las formas en que se materializa dicha transformacion. Por el contrario, la disposicion de
Manuela de afirmar su afro-descendencia como parte de su herencia aparece en radical contraste

con la posicion de Jonatas, cuya identidad racial permanece fija y solo es negociable a partir de

95



la construccion de su identidad en relacion a al modelo hegemoénico femenino o a los mitos
asociados al espiritu patriotico y libertario. De esta forma, el mundo de la “negritud” en el que
se sumerge Manuela se convierte en una celebracion simbodlica de la herencia africana que la
propia nacion adopta como una forma de poner el relato del afrodescendiente a disposicion de la
historia y la retorica nacional.

Al mismo tiempo, se ignora el hecho de que, si para Manuela aceptar su herencia africana
representa una forma de liberacion, para Jonatés es justamente su identidad como mujer negra lo
que causa su marginacion. Por esto, el cruce de fronteras raciales por parte de Manuela y la falta
de consecuencias sociales que implica en el contexto jerarquico de la sociedad colonial
busca reafirmar la importancia de la incorporacion de las minorias (mujeres, indigenas,
afrodescendientes) al relato nacional, lo que termina convirtiéndose en un acto de subordinacién
de la propia experiencia por la patria. Por la misma razon, la construccion de un espacio para
explorar la experiencia de la mujer negra ecuatoriana por fuera del discurso oficial es un gesto
narrativo que se evita constantemente tanto en el relato de Ba-Lunda como en el relato de
Jonatés. De esta forma, la imposibilidad de acceder a la experiencia de la mujer negra termina
por otorgarle autoridad discursiva a Manuela Sdenz, quien se convierte en la verdadera
protagonista del relato.

En su articulo seminal “Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial
Discourse” (1988), Chandra Talpade Mohanty analiza coémo la produccion literaria que intenta
explorar las condiciones de desigualdad de la mujer reproduce relaciones de poder dominante en
el proceso de desconstruir narrativas coloniales, lo cual termina por homogenizar la experiencia

de la mujer. Talpade Mohanty, indica que el discurso contemporaneo sobre la mujer de color

96



continua reproduciendo jerarquias raciales y culturales de dominacion, lo que se puede relacionar
al caso que propone la novela Jonatds y Manuela:
The assumption of women as an already constituted and coherent group with
identical interests and desires, regardless of class, ethnic or racial location, implies a
notion of gender or sexual difference or even patriarchy which can be applied
universally and cross-culturally. [Thus] women are characterized as a singular group
on the basis of a shared oppression. (65)
En consecuencia, la narracion de los personajes en Jonatds y Manuela como parte del discurso
oficial tiene como resultado la falta de cuestionamiento de las multiples formas de opresion que
afectan a la mujer en las intersecciones de raza, género y sexualidad. La posicion de Jonatas
como esclava, su reposicionamiento como “madre, hermana y amiga” y la afirmacion de la
herencia africana por parte de Manuela como un acto simbolico termina por desplazar la
identidad racial de Jonatds por fuera del terreno politico. El proyecto literario de Chiriboga se
transforma en un relato que irremediablemente se une a la narrativa oficial para presentar a
Jonatés como la invisible libertadora de Manuela, quien se transforma en la verdadera
“libertadora del libertador” para continuar reproduciendo las relaciones de poder establecidas.
En consecuencia, Jonatas y Manuela se puede considerar mas como un relato
nacionalista que como un relato sobre la mujer negra en cuanto idealiza las virtudes de la
resistencia africana, las sublima y las acriolla para contribuir a la legenda de Manuela como
heroina nacional y mantener su estatus como simbolo femenino. Por lo tanto, la narraciéon de Ba-
lunda y Jonatds como parte de un mito nacional implica ignorar las dindmicas de poder que

conlleva la diferencia colonial, el proceso de racializacion histérica y el legado de exclusion y

97



discriminacion de la mujer afrodescendiente. De esta forma, la manipulacion de la imagen de la
mujer negra bajo el discurso dominante sobre la mujer en Ecuador significa su recolonizacion a
través de la escritura. Mientras que es posible argiiir que Jonatds y Manuela hace visible a la
mujer afrodescendiente como parte de la historia de la nacién ecuatoriana y contribuye a la
reevaluacion del papel de las mujeres afrodescendientes en los procesos de fundacion nacional,
someter el relato de la mujer afrodescendiente a la retdrica nacionalista se traduce en la
permanencia de las jerarquias raciales, sociales y culturales que los relatos no oficiales intentan
desconstruir. Asi, el silencio de la mujer negra en Jonatas y Manuela representa las barreras que
aun existen en el lenguaje para que la mujer negra se construya y se diga a si mismay en el
proceso diga lo indecible, como propone Mitchell, sin recurrir a espacios de pertenencia
construido por otros.

La préxima seccion explora como la produccion cinematografica en Colombia del siglo
XXl a través del lenguaje visual ofrece un espacio para explorar los silencios de la mujer, y en
especial de la mujer negra, y cuestionar las problematicas que albergan los discursos nacionales,
culturales y politicos sobre la negridad, mientras que se exploran las diferentes formas de
opresion, racismo, discriminacion y violencia que aparecen de la articulacién identidades

interseccionales.

98



CAPITULO 4

RE-IMAGINANDO LA NEGRIDAD EN COLOMBIA EN EL SIGLO XXI

En los Gltimos diez afios ha aparecido una abundante produccion cinematogréafica que continla
con la tarea de explorar nuevas formas de representar la violencia que ha afectado a Colombia
desde mediados del siglo XX3°. Dentro de estas nuevas propuestas aparecen dos largometrajes
que posicionan la experiencia del afrodescendiente al centro de esta narrativa de violencia,
estableciendo un punto de partida desde donde comenzar a cuestionar narrativas historicas
dominantes y nociones hegemonicas de raza y nacion que nos permitan explorar nuestra
experiencia de marginacion y exclusion como sujetos racializados en Latinoamérica.

Esta conversacion la inician dos largometrajes que analizo en este capitulo: Choc6
(2012), del director Johnny Hendrix Hinestroza y La Playa D.C. (2012) de Juan Andrés Arango.
Ambos largometrajes proponen diferentes perspectivas desde donde cuestionar la identidad
historica de la nacion y la actual narrativa de desplazamiento y violencia como dos discursos
oficiales en que se ha sostenido la exclusion de los afrodescendientes en Colombia. Con la
adopcion de politicas multiculturales a principios de los afios 90 y el consiguiente
reconocimiento constitucional de las comunidades negras de la costa del pacifico como grupo

étnico, la negridad colombiana ha sido oficializada como parte de una narrativa global

3% Aqui me refiero a la narrativa de violencia que comienza con el asesinato Jorge Eliécer Gaitan en 1948, evento
conocido como el Bogotazo, momento en que Colombia entra a la modernidad con la incursion de las guerrillas en
las zonas rurales junto con el proceso de modernizacion en las ciudades, la creacion de las Fuerzas Armadas
Revolucionarias de Colombia, FARC y la irrupcion de la guerrilla paramilitar.

99



multicultural. Por otra parte, la intervencion del Estado en la creacion de espacios oficiales para
la representacion de los afrodescendientes en Colombia ha dado paso a la creacion de una
narrativa de compasion ligada a la violencia que ha afectado a los afrodescendientes de la costa
del pacifico como “victimas” del desplazamiento forzado*®. Términos como “afro-desplazados”
o “afro-victimas” que aparecen en primera instancia como instrumentos legales para la
proteccion de los derechos de aquellos afectados por la regionalizacién del conflicto armado,
desconocen la racializacion de la violencia que constituye la inmigracion forzada,
reposicionando a los afrodescendientes de la costa de Pacifico por fuera del imaginario nacional,
definiéndolos como sujetos sin historia y por lo tanto como cuerpos fuera de lugar.

Como una forma de enfrentar los silencios que perpettan estas narrativas, Chocd
propone relatar las numerosas adversidades por las que Choco, una joven madre, tiene que
navegar para conseguir una torta de cumpleafios que le ha prometido a su hija. Chocé se
presenta como una alegoria de la nacién colombiana a través de la figura de la mujer negra
chocoana, en la que se conjugan la imposicién colonial, nacional y del estado neoliberal
capitalista como mdltiples sistemas de exclusion. Al mismo tiempo, el film de Hinestroza
reposiciona a las comunidades negras de Chocd como parte de una consciencia trans-local que
el decimero y narrador colectivo afro-ecuatoriano Juan Garcia denomina como “la gran familia
de la costa del pacifico” (91) reinscribiendo este espacio como parte de una comunidad en

donde la identificacion étnica se superpone al concepto de nacion.

40 En el afio 2009 la resolucion judicial 005, decreta la proteccion de derechos fundamentales de la poblacidn
afrodescendiente como ‘victimas’ del desplazamiento y de otras tipologias de violencia.

100



Por su parte El largometraje, La Playa D.C. de Juan Andrés Arango, explora el trauma
de la dislocacion que produce la migracion del afrodescendiente a la capital a través de la
articulacion de una negridad urbana que se construye a partir del género musical del hip-hop y
de la estetica del pelo como marcador de identidad racial, dos elementos que ha politizado la
negridad en Estados Unidos, proponiendo la migracion como una experiencia que tiene como
efecto la renegociacion de una identidad local a partir de la adopcion de discursos dominantes
de negridad global. La Playa D.C. presenta la violencia fisica y discursiva sobre los
afrodescendientes como parte de la experiencia de la negridad colombiana que tiene como
efecto la confrontacion de nuestra historia, de nuestra posicion dentro del espacio nacional
como sujetos latinoamericanos, asi como de la re-definicidn de identidades que se construyen

mas alla de las fronteras nacionales.

101



Hablando desde el silencio: la consciencia chocoana como identidad fronteriza

En tus currulaos,

tus velorios

y tus cortejos fluviales,

se prolongan los ritos

como voces perdidas,

que hablan a mi raza

del primitivo espanto frente a la eternidad
El ensuefio limita con la selva,

la mirada limita con la selva

la esperanza limita con la selva,

cuyos arboles nacen en la sangre

y aferran sus raices a la vida del hombre.

Noche del Chocé (1940), Jorge Artel, Colombia

En el epilogo del largometraje colombiano Chocé el director afro-colombiano Jhonny
Hendrix Hinestroza les agradece a sus padres por ensefiarle que “ser negro es un milagro”. El
enunciado de Hendrix Hinestroza es significativo por cuanto sitta la redefinicidon de nociones
de negridad en Colombia como un proceso que deviene tanto de la invisibilidad histérica de los
afrodescendientes de la costa del Pacifico como de la violencia que conlleva su desplazamiento
masivo a zonas urbanas. Chocd es la opera prima del director y productor Jhonny Hendrix
Hinestroza (1970-) chocoano residente en Cali. EI largometraje fue producido en Colombiay
estrenado en el afio 2012 en la seccion Panorama del Festival Internacional de Cine de Berlin,
ganando el mismo afio el Premio del Publico del Festival Internacional de Cine de Cartagena de
Indias. Choco transmite un caracter experiencial en cuando utiliza actores naturales, con

quienes el director desarrolla el guion en el que se plasman las historias de los propios
102



residentes del Choco*L. Por esto, en el proceso de filmacion se encuentra ya implicita la idea de
desestabilizar narrativas dominantes para, como indica Trouillot, romper el ciclo de silencio
que ha marcado la historia de los afrodescendientes de la costa del Pacifico.

Chocd presenta la historia de una mujer del mismo nombre. Esposa y madre de dos
pequefios hijos, Choco trabaja en una mina de extraccion de oro. Sin recibir la ayuda de su
esposo, Choco es la principal proveedora del sustento familiar y del cuidado de sus hijos. Sin
embargo, la dura rutina de Choc6 es interrumpida por una situacién aparentemente trivial; su hija
Candelaria cumple siete afios y le pide a su madre una torta de cumpleafios. La pelicula se
embarca en el relato de las numerosas adversidades por las que Choco tiene que pasar para
conseguir el regalo de cumpleafios que le ha prometido su hija. Ademas de presentar a la mujer
negra como alegoria de la nacion, Chocé se encuentra impregnado de simbolismos que intentan
contrarrestar la actual narrativa de violencia y exclusion que ha predominado sobre los habitantes
de Chocd6 y al mismo tiempo cuestionar el silencio que ha permeado la historia de la region y que
ha creado una frontera imaginaria que perpetua la marginacion y exclusion de los chocoanos.
Para esto el director utiliza un formato narrativo que propone el paisaje chocoano como un
personaje que se funda en la consciencia colectiva de la comunidad. Choc6 cuenta la historia de
la comunidad chocoana, estableciendo un relato que permanece en dialogo con la historia de

invisibilidad de la comunidad negra ecuatoriana como parte de la gran familia del pacifico

41 Victor Gaviria es el impulsor de este método cinematografico en Colombia. Director, guionista y poeta
colombiano conocido por dirigir la trilogia cinematografica La vendedora de rosas (1987), Rodrigo D. No
futuro (1990), y Sumas y restas (2004). Gaviria trabaja con actores no profesionales, con frecuencia nifios y
adolescentes involucrados en situaciones de violencia de los barrios marginados de Medellin, con quienes
escribe los guiones y en donde participan en la actuacion de sus propias historias.

103



negro. De manera similar a nacion ecuatoriana, Colombia se construye bajo una narrativa
nacionalista que enfatiza la tradicion cultural hispana y el imaginario de la mezcla racial. A
diferencia de la nacion ecuatoriana, Colombia no invisibiliza al afrodescendiente de la primera
narracion de la nacion, sino que aparece, junto al indigena, como parte esencial del subjetivo
cultural que va a definir las fronteras que definen las ideas de nacion y nacionalidad. Segun el
historiador Julio Arias Vanegas, la produccién intelectual que aparece durante el siglo XIX
reafirma el discurso del mestizaje bajo la idea de la “jerarquia poblacional regionalizada” a
partir de la construccion de fronteras discursivas que imaginan la region de Chocé como una
“zona de frontera interna” (53). Seglin Vanegas, el posicionamiento de la region de la costa del
Pacifico por fuera de la consciencia nacional es esencial para reafirmar el discurso de “la unién
bajo la mezcla” que promueve el mestizaje, el cual se mantiene a partir de la produccion y
mantencién de una jerarquia racial interna de la poblacion (51). Vanegas identifica la literatura
etnografica como uno de los principales discursos literarios que contribuye a la produccion
activa de la diferencia racial interna, la cual se construye en relacién al paisaje y a sus funciones
productivas. Para esto, intelectuales y politicos como Agustin Codazzi (1784-1859), Manuel
Ancisar (1812-1882) y José Maria Samper (1828-1888), representantes de la ciudad letrada que
constituye el eje de poder de Bogota, Antioquia y Popayan, van a contribuir a la construccion
discursiva de “enclaves de civilizacion” desde donde imaginar la nacion. De esta forma, la
moral productiva, como principal modelo civilizador, se convierte en parte de la retérica

nacionalista que va a legitimar el caracter “civilizado” de sus habitantes (110).

104



Por fuera de estos ‘enclaves de civilizacion’ se encuentran las reducciones®, o reservas
indigenas, en la zona del Amazonas, y a las denominadas “zonas salvajes” correspondientes
a la region de la costa del Pacifico, considerada como una zona “inhabitada” “desierta” o
“desconocida”. La construye de la region de la costa del Pacifico por fuera de la idea de
nacion y nacionalidad significa que la retorica nacionalista necesita ejercer un control
discursivo constante sobre ella, dando paso a una contradictoria narracién sobre la region del
Choco y de sus habitantes que, a traves de la moral civilizatoria que propone el modelo
cultural hispano-catolico, va a justificar tanto su explotacién como su invisibilizacion del
imaginario nacional (56). De esta forma, el discurso civilizatorio que promueven los
intelectuales del siglo X1X posiciona el discurso racial al centro del discurso de identidad
nacional que, como indica Etienne Balibar; es reafirmado por la nacién como una
continuacion del proceso colonial, en donde la poblacion colonizada participa en la
reproduccion y mantencion de la diferencia:
We must, however, observe that the exteriority of the 'native' populations in
colonization, or rather the representation of that state as racial exteriority,
though it recuperates and assimilates into its discourse very old images of
'difference’, is by no means a given state of affairs. It was in fact produced and
reproduced within the very space constituted by conquest and colonization with
its concrete structures of administration, forced labor and sexual oppression,

and therefore on the basis of a certain interiority (42).

42 |_os resguardos, o reservas indigenas, fue un modelo econémico y social de control y explotacion de las
comunidades indigenas similar a las encomiendas en Ecuador utilizado por los colonizadores espafioles y mantenido
durante larepublica.

105



Este proceso de diferenciacion interna en que se funda la nacion colombiana construye la
negridad como un espacio discursivo por fuera de las fronteras nacionales, cuya diferencia
necesita ser constantemente re-creada con el objetivo de sostener el imaginario que define y
reproduce el orden simbdlico de la nacién. El discurso letrado sobre la region del Choco y de
sus habitantes, como un espacio que permanece fuera del control econémico, cultural y politico
de la nacién, va a contribuir a la creacion de una narrativa de contradiccion, que va a
posicionar a los afrodescendientes de la region de la costa del Pacifico por fuera de las
construcciones de negridad oficial.

Vanegas indica que el imaginario racial de la poblacion colombiana se va articular bajo
lanocion de “cultura popular”, lo cual ofrece un espacio a intelectuales como Candelario Obeso
(1849-1884) para construir manifestaciones folcloricas nacionales “propias, aunque distantes
y exoticas “ [el objetivo] era mas bien apropiarse de o mas bien crear lo popular, lo limpiaba y
lo ordenaba para generar lo propio compartido...asi lo propio nacional era lo espafiol con todos
sus valores asociados” (41). De esta forma, el control discursivo sobre la regién de Chocd, la
cual es descrita como un paisaje exuberante y la vez “desconocido” y “salvaje” da paso a un
imaginario sobre la region y sus habitantes que los presenta como una amenaza para el orden
simbolico establecido, enfatizando la negridad del Chocé como parte esencial de la frontera
que construye el imaginario racial de la nacion bajo el paradigma del mestizaje. La ambigliedad
en que se construye la negridad chocoana, como un espacio fronterizo, resuena en la actualidad
no solo en relacion a la pobreza que distingue a la region y a la violencia a la que ha estado
expuesta en las ultimas décadas, sino a través del actual discurso cientifico, el cual insiste en
representar a la region como una zona de profunda riqueza ecoldgica y por lo tanto como un

106



espacio que necesita proteccion y control, un discurso estatal que el antrop6logo Eduardo
Restrepo denomina como “narrativas de biodiversidad” (207).

El discurso intelectual decimono6nico como una narrativa que contribuye a la
construccién de una frontera imaginaria sobre Chocd y sus habitantes y su contribucion en el
silencio histdrico que ha sido impuesto sobre la comunidad es cuestionado en el largometraje
Choco a partir de la presentacion de una “biografia no autorizada de la regién” como un relato
visual que intenta evocar una historia anterior a la impuesta por el discurso oficial y que le
permite al director re- imaginar a las comunidades de la costa del Pacifico desde la historia
local, la cual encuentra su base en la historia de sus habitantes. De esta forma la pelicula
Choc6 como una auto-narracion, se presenta como de parte de una consciencia chocoana que
desafia tanto la narrativa historica sobre la region como una frontera que divide la nacion asi
como el actual discurso de compasion sobre los afrodescendientes como parte de una
comunidad azotada por la adversidad, la violencia y el desplazamiento de sus habitantes. La
apropiacion de la representacion de Chocd, entendida como un acto llevado a cabo por los
propios chocoanos, significa ofrecer no solo una mirada interior de su historia, sino que busca
inducir al espectador a aceptar voluntariamente una historia alternativa de la region para
adentrarse en la experiencia de sus habitantes a partir de la autoridad que ofrece el testimonio
oral, lo cual también significa re- imaginar a la region como un personaje que tiene una
historia no oficial que contar.

Para esto, el director construye una estética visual, que a través de tomas panoramicas
los atardeceres, la majestuosidad de sus rios y el sonido del agua en su fluir constante convierte
a la region en un paisaje latente que construye un lenguaje visual que intenta entablar una

107



conversacion con el espectador, dandole la oportunidad de establecer una conexién emocional
con este territorio como una tierra sublime pero también como “una tierra que llora, una tierra
explotada, contaminada, una tierra que esta sufriendo constantemente” (Hinestroza “entrevista
2015). En consecuencia, este método filmogréafico busca establecer un lenguaje visual que nos
lleve a percibir el territorio del Chocd como nuestro y en el proceso, entender su padecimiento
y disponernos a escuchar su historia como parte de la nuestra.

Utilizando planos fijos, Hendrix Hinestroza intenta liberar la region del discurso
dominante que ha sido utilizado para contenerla, explotarla y manipularla, contrastando lo
sublime del paisaje con escenas panoramicas que muestran su destruccién, lo cual se presenta
como una invitacion al espectador a poner en perspectiva critica el discurso de riqueza y
diversidad ecoldgica de la region con la destruccion y la marginacion de sus habitantes que ha
causado la incursion de los intereses econdmicos en el Chocé con la consiguiente pobreza y
exclusion de sus habitantes. Una de las consecuencias del discurso racial dominante en relacion
a la identidad historica de la nacion colombiana ha sido el encubrimiento del rol que Choco y
los chocoanos han tenido en el desarrollo econdmico del pais. Asi, la narracion del territorio
del Choco revela como la extraccidn de sus riquezas minerales ha estado en funcion de un
modelo que responde a un régimen capitalista que organiza el espacio local en funcion de
intereses econdmicos nacionales y transnacionales, excluyendo de este beneficio a las
comunidades locales (Vanegas 111). De esta forma, la narrativa visual de Choco cuestiona el
discurso hegemonico de improductividad o ‘incivilizacion’ y pobreza de la region en cuanto
tenemos acceso al relato visual de la region que nos revela las bases que han sostenido la
marginacion histdrica de sus habitantes: recursos naturales para la explotacion capitalista y

108



mano de obra barata para suplir las demandas del mercado global.

En su texto Colombia: pais fragmentado, sociedad dividida (2002) Palacios y Safford
realizan un recuento histérico del rol econémico que ha sobrellevado la regién. Segin los
autores, el modelo mercantilista colonial considera la regién como fuente para la extraccion de
metales preciosos como el oro y la plata, utilizando en un principio a los indigenas como mano
de obra esclava, lo cual conlleva la dramatica reduccion de esta poblacion ya en el siglo XVII.
Como resultado, la corona espafiola autoriza la importacion de africanos esclavizados que,
como parte del comercio transatlantico de esclavos, llegan a la region para trabajar en la
extraccion de oro (39). Esta situacion no cambia con la formacion de la repablica. Hacia fines
del siglo XIX 'y principios del siglo XX la region experimenta la incursion de industrias
nacionales e internacionales para la explotacion de tagua y caucho (85). A pesar de la
conformacién de una comunidad cultural interétnica y de su participacién activa en los
procesos productivos de la nacion, a mediados del siglo XX el gobierno colombiano declara la
zona del Choco como “tierras baldias”, es decir, tierras sin habitantes, y por lo tanto del
Estado, lo cual facilita nuevamente la incursién de compafiias norteamericanas y britanicas,
quienes se dedican a la extraccion minera y forestal (Oslender 102).

De esta forma, el proceso de racializacion de los habitantes de la regién junto con la
comodificacidn de los recursos naturales quedan expuestos en Choco a partir de un formato
narrativo que construye el paisaje chocoano como un personaje que en silencio le comunica al
espectador el sufrimiento de su explotacion, la indiferencia de la sociedad colombiana, asi
como la constante complicidad del Estado. De esta forma, el silencio que define la narrativa

visual de Choco se convierte en una estrategia narrativa que el director propone como “un acto

109



de denuncia” (Hinestroza “entrevista” 2015). Al mismo tiempo, esta estrategia narrativa deja
entrever la hegemonia del poder que ha sustentado el silencio historico de la region. La
construccién del paisaje chocoano como un personaje que utiliza la complicidad del silencio
para contrarrestar el poder hegemonico se presenta entonces como un poder alternativo que se
construye a base de la existencia de una consciencia chocoana que permanece y se hace
presente en la memoria colectiva de los habitantes de la region.

En la coleccién de poesia Tambores en la noche (1940), el escritor y poeta
colombiano cartagenero Jorge Artel propone explorar la identidad negra caribefia colombiana
a través del tropo de la noche como una forma de demostrar la invisibilidad en que se han
mantenido estas voces en la historia de la nacion colombiana. En su poema “Noche de
Choc6” la voz poética interpela la consciencia chocoana a partir del reconocimiento de su
opresion historica como una ‘larga noche’ que ha afectado al territorio y a 10s chocoanos y
que desde esa oscuridad le “hablan a su raza”. En su poema, Artel enfrenta la historia de
explotacion de la region y la narrativa dominante que ha construido a Choc6 como un
espacio fronterizo mientras reconoce esta divisidn como una imposicién artificial que, a su
vez, ha fortalecido la consciencia chocoana:

El ensuefio limita con la selva,

la mirada limita con la selva,

la esperanza limita con la selva,

cuyos arboles nacen en la sangre,

y aferran sus raices a la vida del hombre (13-17)

La imagen visual del territorio que describe el poema de Artel aparece en diadlogo con la

110



estrategia narrativa que propone el largometraje Chocd, mientras personifica la voz del
habitante chocoano en una existencia confinada a la narrativa dominante que
permanentemente los excluye. Esta exclusion se ve reflejada a lo largo del largometraje con la
presencia del paisaje chocoano como un lamento, el cual se encarna tanto en la primera escena
en donde el canto de los alabaos se presenta como parte de esta consciencia chocoana. El rito
funerario de los alabaos con que comienza el largometraje nos transporta a un espacio
metafisico en donde la frontera entre la vida y la muerte se diluye creando un espacio de
solidaridad que nos une para rememorar a los que ya se han ido.

Este duelo colectivo hace referencia tanto a la violencia histérica que ha afectado a
Choc6 asi como a la actual violencia que afecta a los chocoanos por lo tanto se transforma en
un espacio en comun que se construye para rememorar a los que no estan, pero también a los
desaparecidos, aquellos que han sido asesinados o0 secuestrados por la guerrilla y aquellos que
han tenido que partir escapando de la violencia. Los alabaos, como ritos de unién en donde los
vivos les cantan a sus muertos, es también un acto de reconocimiento de la vida, por lo que se
convierte en un momento colectivo donde volvemos a la raiz para aceptar la fragilidad de la
vida como el principio que nos une. Por esto, la escena con que se inicia el largometraje
posiciona la consciencia chocoana al centro del relato de Chocd, més alla de los limites que
impone la nacién, enfatizando la importancia del colectivo, no del Estado, como los
verdaderos lazos en que nos construimos como comunidad.

La solidaridad que implica adoptar la consciencia chocoana propone reconocerse
como parte de la “gran familia” que indica Garcia, un concepto que se reafirma a lo largo del
relato en Choco. Cuando Choco es despedida de la mina industrial donde trabaja, una familia

111



de mineros artesanos la recibe. En su primer dia de trabajo, el mayor y lider del grupo le
explica su filosofia de trabajo:

“aqui trabajamos con la mano y con el corazén, porque en la mina artesanal no

podemos ser egoistas, si usted lleva mucha ambicion, no consigue nada, tiene que

trabajar con

tranquilidad... hay que trabajar solo pensando en Dios, que nos ayude y que nos dé la

suerte para salir adelante” (Choco min. 38).
Para el mayor, el trabajo es una actividad colectiva que solo adquiere sentido si implica un
beneficio para todos, una afirmacion que no solo cuestiona directamente la historia de
explotacion econdmica que han sufrido los chocoanos sino el sistema capitalista de extraccion
respaldado por el estado. Gustavo Abad, describe un pensamiento similar por parte de los
habitantes de la region de la costa del Pacifico ecuatoriano. A través de la voz del decimero
Juan Garcia se presenta una filosofia que confirma la consciencia chocoana “Ese aferramiento
a la tradicion de los mayores implica también una oposicion al tutelaje politico-administrativo
del Estado, por considerarlo ajeno a un modo de vida originario. En la tradicion del pueblo
afro, el concepto de familia es més importante que el concepto de pais” (91). De esta forma, la
consciencia chocoana cuestiona de manera directa no solo la narracion dominante de la region
como una frontera, un espacio ‘inhospito’ y ‘periférico’, sino que demuestra como ha servido
para justificar la pobreza de sus habitantes, su marginacion, asi como la violencia sobre ellos,
en especial sobre la mujer negra.

A traves del relato, Choco logra confrontar el silencio que afecta a la mujer negra

proponiendo a la mujer chocoana como reflejo de la violencia historica y la desigualdad

112



estructural que afecta a la nacion. De esta forma, la re-significacion del paisaje de Choco
sirve como telon de fondo para el desarrollo del relato central del film, el cual se enfoca en la
experiencia de la mujer chocoana, indagando en como la racializacion del género ha
funcionado histéricamente para construir y sustentar el colonialismo, el patriarcado, el
capitalismo y la expansion neo-imperialista. En relacion a estos multiples sistemas de
dominacion, Chandra Tapalde-Mohanty sefiala:
“Imperialism, militarization, and globalization all traffic in women’s bodies,
women’s labor, and ideologies of masculinity/femininity, heteronormativity, racism,
and nationalism to consolidate and reproduce power and domination” (9).
De ahi la importancia de recuperar la experiencia de la mujer chocoana en el presente como
argumento central en la narrativa de Chocd, en cuanto su objetivo principal es exponer codmo
el actual mercado capitalista global, en complicidad con el estado, se beneficia de los legados
coloniales. De esta forma, el paisaje chocoano, como un espacio, cuya historia de opresion
representa el poder y la dominacion material y simbolica del estado-nacion, aparece
personificada en la mujer negra, pobre, latinoamericana, como el espacio en donde intersecan
multiples formas de opresion.

Esta opresidn aparece representada en la escena donde las mujeres aparecen
transportadas como mercancia en un camion industrial hacia la mina donde trabajan bajo duras
condiciones en busca de pepas de oro y bajo la supervision de un capataz. Sin embargo, la
escena logra incluir un momento en donde estas mujeres confrontan esta opresion y se unen en
un canto que se remonta a la historia de explotacion colonial que sintetiza su resistencia
historica “Aunque mi amo me mande, a la mina no voy, aunque mi amo me mande, a la mina

113



no VoY, YO no quiero morir en un socavon” (Chocd min 18). De esta forma, las escenas
cotidianas que captura el relato en Chocé intentan hacer visible multiples espacios de
resistencia en contra de la narrativa de compasion que presenta a Chocé como una comunidad
pasiva. Por el contrario, la consciencia chocoana confronta de manera constante la retérica
hegemdnica que busca borrar los cuerpos de aquellos y aquellas que son imaginados por fuera
de las fronteras nacionales. Aungque Choco interpela directamente a la comunidad chocoana, al
mismo tiempo hace visible una experiencia que es solo reconocible para aquellos dispuestos a

imaginarnos por sobre los limites que impone la retérica nacional.

Mujer y resistencia: Chocd como una alegoria de la nacion

Al centro del relato de Choco existe un relato de violencia. Al centro del relato de
violencia se encuentra la mujer negra como alegoria de la dominacion y exclusion que la
nacion ejerce sobre los sujetos nacionales. Chocd, como metafora de la nacién, funciona para
enfatizar la idea del territorio como un espacio racializado y este como un espacio sujeto a la
violencia y la dominacidn. De esta forma, la dominacion que supone la racializacion de
Chocd/mujer como territorio/cuerpo implica reconocer el legado colonial de violencia sobre la
mujer impuesto por el discurso colonial y estatal, el cual se transforma en un discurso de
violencia sobre el otro racializado. Por esto, la violencia aparece sutilmente como parte del
relato que atraviesa la narrativa en Choco como una forma de reconocer la permanencia del
discurso de dominacién que ha marcado a la region y a sus habitantes.

La primera escena comienza con un ritual funerario. El sufrimiento que trasmite los

114



alabaos anuncia el registro que marcara el relato de Choco. Entre los asistentes una joven
madre, Choco, aparece sentada en silencio. La escena siguiente representa una escena
mundana. Un grupo de hombres borrachos beben en la acera. Uno de los hombres, intoxicado,
se levanta y se va. EI hombre llega a una casa frente al rio y entra. Alli se encuentra Choco y
sus hijos dormida. EI hombre la despierta, forcejea con ellay la golpea. El angulo visual se
situa por encima del hombre haciendo complice al espectador de la violacion de Chocé. De
manera similar al relato de la mujer negra en Jonatas y Manuela, la violencia sobre la mujer
posiciona el cuerpo femenino como un marcador de fronteras y territorios, el cual cobra un
nuevo sentido en relacion al relato de violencia y marginacion de la mujer negra chocoana. De
esta forma, el relato de la mujer negra chocoana, como el sujeto que sobrelleva el peso
simbdlico de la comunidad y de la nacidn, reafirma la idea de la dominacion del cuerpo
femenino como parte del relato colonial de dominacién del territorio (Franco 19).

El énfasis en describir la violencia como un elemento ciclico es una de las estrategias
narrativas que el director utiliza para enfatizar la opresion histérica de Chocé como metéfora
de la nacion. Las escenas de violencia enmarcadas dentro de un contexto cotidiano revelan de
forma sutil como la violencia atraviesa el espacio privado y publico mientras propone volver a
la esfera doméstica como el espacio donde se origina. En esta repeticion de los ciclos de
violencia el director intenta enfatizar su normalizacion, la cual aparece retratada como un
escenario en donde los individuos cumplen con una funcion asignada, siguiendo del modelo
hetero-patriarcal que impone la retorica nacional:

“La idea era enfatizar que el machismo se convierte en un estado cotidiano
llega a ser ciclico. EI hombre esta dictado a cumplir exactamente los mismos

115



mandamientos de su padre, y la madre, que es la principal machista y le ensefia
a la nifia a reproducir estas conductas. El proceso de investigacion nos hizo ver
que esta vida era ciclica, porque nadie se salia de ese estereotipo ya dictado
culturalmente, todo el mundo volvia a cumplir ese estandar de personajes, como
si fuera una obra de teatro; el padre cumple el rol, luego el hijo y asi
sucesivamente, un rol que nunca nadie abandona. (Hinestroza “entrevista”
2015)
Por esta razdn, hacer testigo al espectador de este ciclo de violencia aparece como una
estrategia que el director utiliza, la cual se plantea como una alegoria a través del relato en
relacion al abuso de la mujer negra, asi como a la violencia, la explotacién y la
marginalizacion de la comunidad chocoana. El uso de la alegoria en la narracion de Choco es
significativo en cuanto se presenta como un recurso retorico que intenta cuestionar la
densidad del silencio histérico impuesto sobre la region. Segun Ashcroft, la alegoria tiene una
funcidn central en los discursos coloniales en cuanto ha sido el principal lenguaje de
representacion del poder colonial (7). En consecuencia, su apropiacion se presenta como un
recurso literario significativo en cuanto supone un contra-discurso que intenta desestabilizar la
narrativa hegemonica.

En Chocé el director utiliza este recurso literario para criticar la complicidad de la
comunidad en la perpetuacion de los ciclos de violencia. En la escena donde Choco es
golpeada en publico por su marido cuando esta lo enfrenta por haber robado el dinero del
colegio de sus hijos, el director presenta la escena desde un plano panoramico que posiciona a
la comunidad como testigo de este acto de violencia. Sin embargo, en la falta de intervencion,

116



la comunidad se transforma en complice de la violencia posicionando una responsabilidad
moral sobre la colectividad. La escena plantea con sutileza la contradiccion que significa
luchar contra la marginacién econdémica y la desigualdad racial mientras no existe
disentimiento sobre la violencia en contra de la mujer.

Por esta razén, el director elige la escena final para proponer la importancia de
erradicar la violencia machista. El corte del miembro viril del hombre se presenta como una
alegoria de la liberacion de la mujer. Sin embargo, esto también supone que Choco necesita
escapar de espacio familiar. La contradiccion que significa que la liberacién de Chocd
constituya también su desplazamiento sugiere que su liberacion del Choc6 no puede ocurrir al
margen de la liberacién de la opresion de género, por lo tanto, apela a reflexionar sobre la
violencia que permea la nacién desde lo local a partir de la experiencia de la otredad racial y de
género.

Hinestroza indica que Choco “es un grito de libertad para las comunidades negras de
Latinoamérica. Ya es hora que tomemos rienda de nuestro destino” (Hinestroza “entrevista”
2015). La enérgica afirmacion de Hendrix Hinestroza tiene que ver con la intensidad de la
violencia que afecta a la region de la costa del Pacifico y la completa indiferencia con que ha
sido enfrentada por el gobierno central. Por esto, para Hendrix Hinestroza, “tomar las riendas
de nuestro destino” significa adquirir una consciencia chocoana en relacion a la historia de esta
comunidad que no solo se presente como un espacio desde donde cuestionar la historia oficial
de la nacién colombiana, sino que ayude a crear una vision solidaria que establezca lazos
concretos para salir adelante como comunidad. Al contar la historia de Choco a través de la
experiencia de la mujer chocoana, la pelicula no s6lo reclama un espacio de representacion y

117



de deliberacion desde donde se pueda afirmar nuestra propia experiencia como mujeres
Latinoamericanas, sino que cuestiona la invisibilizacion de la mujer afrodescendiente de la
narracion de la nacion desafiando la doble marginalidad que supone la retérica nacional hetero-
patriarcal y blanca-mestiza. Chocé es una invitacion para pensar sobre nosotros como parte de
una comunidad, por fuera de lo establecido por la cultura dominante, para crear espacios
inusuales de solidaridad dentro de una sociedad que recrea multiples procesos de exclusion. De
esta forma Choco, como metafora de la nacion, es una invitacion a flexibilizar los regimenes
dominantes de representacion para, lentamente, comenzar a disolver las fronteras que la
sostienen.

Un viaje sin retorno: la performance de la negridad en La playa D.C.

La playa D.C. (2012), del director Juan Andrés Arango, es una co-produccion entre
Colombia, Francia y Brasil. Arango nace Bogota y viaja a Canada para seguir sus estudios
superiores. Es en este espacio transnacional de la experiencia migratoria desde donde Arango
construye el guion de La playa D.C. Como su primer largometraje, La playa D.C. compite en la
seccion de Un Certain Regard en el Festival de Cannes siendo seleccionada para representar a
Colombia en los premios Oscar en el afio 2014. A diferencia de Chocd, el largometraje de
Arango esta dirigido a una audiencia transnacional, lo que significa que el film involucra la
narrativa de la emigracion como una experiencia que no solo forma parte de la identidad
colombiana, sino que presenta la migracion sur-norte como una experiencia que marca la
identidad latinoamericana. De esta forma, el film presenta la negridad latinoamericana como una
identidad que no solo se construye como parte de una frontera que enfatiza la narrativa del

118



desplazamiento que impone el discurso nacional dominante, sino que permanece en dialogo con
nociones de negridad local y transnacional. Como una co-produccion entre Francia, Brasil y
Colombia y tomando en cuenta la posicién de su director, Juan Andrés Arango, como
colombiano residente en Canadé, La playa D.C. propone el cruce de fronteras culturales como un
proceso que influye en la produccion cultural transnacional desde lo local. Siguiendo la
metodologia filmografica que inicia el director colombiano Victor Gaviria con el trabajo de
actores naturales como una forma de politizar la violencia que atraviesa la cotidianeidad de los
sujetos marginados por la nacién, Arango construye el guion de La Playa D.C. a partir de la
recopilacién de historias individuales de jovenes afrodescendientes de la costa del pacifico
residentes en Bogota, las cuales se transforman en memorias colectivas que dan paso a la
apropiacion de un pasado en comun que los une como comunidad en el espacio urbano (Oslender
103). De esta forma, la participacion de jovenes afrodescendientes de la costa del pacifico como
actores, quienes se representan a si mismos, supone la construccion de espacios culturales que
desafian nociones hegemanicas de identidad nacional cruzando las fronteras discursivas que los
excluyen como parte del relato de la nacidn. Desde esta perspectiva, en el propio proceso de
filmacion de La Playa D.C. se encuentra presente la idea de desestabilizar narrativas dominantes,
particularmente como un relato que explora los procesos de racializacion que supone para los
afrodescendientes de la region de la costa del pacifico invocar la hacién como un espacio para la
construccion de identidad.

La playa D.C. relata la historia de Tomas, un adolescente chocoano que junto a su madre
y sus dos hermanos emigran a Bogota escapando de la violencia del conflicto armado. El

argumento del largometraje se construye como un relato de formacion, que tiene como objetivo

119



la resolucidn de una serie de dislocaciones, traumas y cuestionamientos relacionados tanto al
proceso de migracién como a su nueva posicion en la gran urbe. Tomas reside en una zona
periférica de la capital llamada La Playa, cuyo nombre aparece como recuerdo constante de su
dislocacién. El filme de Arango cuestiona la identidad historica de la nacion, asi como la
narrativa de desplazamiento como dos discursos oficiales que han sostenido la exclusion de los
afrodescendientes en Colombia. La posicién marginal de Tomas va a ser central en el film, por
cuanto lo posiciona en un espacio fronterizo que lo empuja a renegociar su identidad dentro de
un espacio urbano que se presenta como ambiguo y adverso. Arango presenta el espacio familiar
como fundamental en este proceso, posicionando el trauma de la inmigracion como un elemento
que desestabiliza la estructura familiar. Tras la muerte del padre de Tomas, su familia se
reorganiza bajo una nueva autoridad paterna, lo que significa el distanciamiento de sus
hermanos, quienes representan dos caminos para escapar de la marginalidad que presenta la
ciudad de Bogota. Jairo, su hermano menor, encuentra en las drogas una solucion rapida para
procesar su nueva posicién en la gran urbe, mientras que Chaco, su hermano mayor, se embarca
hacia los Estados Unidos desde donde regresa después de ser deportado. El filme de Arango
dialoga tanto con la narrativa de desplazamiento que ha dominado el discurso oficial sobre los
afrodescendientes, asi como con el imaginario nacional histérico que posiciona a los habitantes
del Choco por fuera del imaginario nacional, definiéndolos como sujetos sin historia y por lo
tanto como cuerpos fuera de lugar. En este contexto, el relato en La playa D.C. plantea el
proceso de re-negociacion de la identidad en este nuevo espacio mientras explora la
representacion de la migracion del sujeto racializado como un proceso que cuestiona la

definicion hegemdnica de la identidad nacional. Por esto, para Tomas la migracion aparece como

120



una doble dislocacidn, en cuando supone una redefinicion de su identidad tanto étnica como
racial; un proceso al que se ve empujado de forma extrema.

Desde las primeras escenas vemos a Tomas enfrentando un espacio hostil que se refleja
en la negociacion de la relacién con su familia, como en su nueva posicién como
afrodescendiente desplazado. La muerte de su padre y su emigracion forzada hacia la capital
significa el distanciamiento de sus hermanos, quienes se alejan de la familia tras el trauma de la
inmigracion. En el recorrido de Tomas por la ciudad de Bogota, el director construye una
narrativa visual que enfatiza su dislocacion, la cual aparece representada tanto en el sonido de la
marimba que lo acompafia en su caminar por la ciudad de cemento, asi como en la posicién de
la cdmara que lo sigue por detras, permitiendo al espectador compartir su viaje por la ciudad.
De esta forma, la marimba, como un paisaje sonoro que lo devuelve constantemente a su vida
en la costa del Pacifico, también funciona para denotar la dislocacion psicolégica del personaje.
El trauma de la migracidn aparece asi retratado en las primeras escenas del film como una
busqueda que implica en primera instancia el cuestionamiento de su posicion en relacién a su
familia y mas tarde en relacion a su identidad como parte de la comunidad chocoana.

Tras el regreso de su hermano Chaco, éste intenta persuadir a Tomas para que lo acompafie de
regreso al norte, pero Tomas decide esperar hasta encontrar a su hermano menor, lo cual se
presenta como el punto de inflexion que guia a Tomas en su proceso de reposicionamiento
dentro de este espacio urbano. La busqueda de Jairo se convierte asi en una forma de
reconocimiento publico de la presencia de la comunidad chocoana como parte de la geografia
urbana capitalina. Tomas recorre la ciudad pegando copias de la fotografia de su hermano con
un enunciado escrito que indica “Se busca” un acto de transferencia, que como indica Diane

121



Taylor, construye identidad bajo la forma de la memoria encarnada (2). De esta forma, este
proceso de busqueda por parte de Tomas, no como personaje, sino como afrodescendiente
chocoano se convierte en un acto performativo que al poner en evidencia su invisibilidad
reclama un espacio de pertenencia en la nacion.

La busqueda en que se embarca Tomaés funciona entonces como un proceso de
reconstruccion de la memoria de la comunidad chocoana, la cual se articula a través la
recuperacion de la memoria ancestral, asi como de la memoria ligada al trauma de la
inmigracion. Arango utiliza dos estrategias narrativas para representar este proceso. En la
primera escena, el breve relato de Jairo sobre la muerte de su padre por los paramilitares
funciona como un testimonio colectivo del trauma social de la violencia del conflicto armado
sobre las comunidades de la costa del Pacifico. El proceso de recuperacion de la memoria,
como una forma de enfrentar el trauma de la inmigracion, aparece como acto que otorga
estabilidad por cuanto es un relato que al recordarse se hace parte del presente “Memory rather
than territory is the principal ground of identity formation” (184). Estas memorias se hacen
presente de manera concreta en su encuentro con su hermano menor Jairo, quien consciente
que su muerte se aproxima, acompafia a Tomas en el proceso de rememorar. Este proceso
ocurre en un cementerio de autos, lo que representa su ingreso a un espacio donde la cruda
imagen de desolacion del lugar se une su propio relato de violencia.

Ambos hermanos suben a un carro deshuesado. El vidrio trizado de un auto le sirve a
Jairo para dibujar un mapa en donde reconstruye la muerte de su padre mientas la cAmara
enfoca los agujeros para aludir a su recuerdo de los tiros que terminan con la muerte de su
padre: “Te acordas del rio, mira, este es el rio y por aqui esta la casa ¢si ves? y por aca vienen

122



bajando los sefiores en ¢l bote, aqui se bajan los “paracos” (paramilitares) y por aca matan a
mi papa (La Playa D.C. min. 42). El testimonio de Jairo se presenta como un testimonio
colectivo sobre los efectos que el conflicto armado que ha tenido como resultado el
desplazamiento de millones de residentes de la region®®.En los Gltimos veinte afios la region
de la Costa del Pacifico ha sido parte de una oleada de violencia armada causando la
migracion de mas de cinco millones de personas*. Aunque la mayoria de los desplazados son
afrodescendientes e indigenas de la costa del Pacifico, la violencia sobre la region se ha
descrito como “dano colateral” del conflicto armado entre paramilitares y grupos guerrilleros.
Al mismo tiempo, los reportes sobre estos procesos de violencia masiva han evitado asociar
estos ataques con las fuerzas paramilitares que, segiin Chomsky, acttian en cooperacion con el
gobierno colombiano bajo el auspicio de multinacionales que consideran esta regién como una
zona de alto interés econdémico (177). De esta forma, el relato que Jairo revive junto a su
hermano Tomas, se transforma en un testimonio oral de los afrodescendientes de la costa del
Pacifico colombiano que desafia el silencio oficial que existe sobre su desplazamiento, el cual
no solo reproduce el caracter excluyente del discurso nacional, sino que ignora la racializacion

de la violencia que constituye la migracion interna forzada.

43 La presencia de las guerrillas ha sido utilizada como excusa para justificar la incursion de grupos paramilitares
en la zona del Choco, obligando a los residentes a abandonar la regién para ceder los terrenos al desarrollo de
industrias extractivas y forestales (Chomsky 185). Uno de los casos mas controversiales de la “regionalizacion del
conflicto armado” ocurre en 1996, cuando la poblacion del noreste de la provincia de Chocd queda atrapada en un
enfrentamiento de fuerzas paramilitares causando la muerte de mas de 500 habitantes y desplazando a mas de 20
mil (Oslender 108). A pesar de que el Estado colombiano fue llevado a la Corte Interamericana por su
responsabilidad en estos hechos de violencia, alin no existe una version oficial sobre los operativos militares que
contintan ejerciendo violencia sobre la poblacion afrodescendiente de la costa del pacifico.

4 Aungue no existen cifras concretas, el nimero de desplazados segun la agencia internacional Human

Rights Watch sugiere cinco millones entre 1985y 2011. http://www.hrw.org/world-report-2012/colombia

123


http://www.hrw.org/world-report-2012/colombia

En un segundo momento, Arango presenta un relato onirico en donde alude al tropo de
la resistencia y la liberacion que ha definido el imaginario cultural de la didspora africana. En
esta escena, Jairo aparece junto a su madre, a quien su madre peina delicadamente mientras
Tomas mira con atencién. La madre de Tomas describe las trenzas de su cabello como parte de
un mapa que representa un regreso al origen ligado al reconocimiento de su identidad
diasporica. Esta representacion, se convierte en un marcador simbélico de historias
compartidas por la didspora africana en las Americas y por lo tanto constituye un elemento
fundamental en el camino hacia la creacion de una identidad como afrodescendiente (Lao
Montes 54). Las palabras de la madre de Tomas aluden tanto a las rutas que se formaban en el
cabello para ayudar a los esclavos a escapar como el mapa urbano que Tomas tiene que
navegar como chocoano en la ciudad “Esta trenza es como un mapa. No mas hay que ponerle
buen cuidado y te lleva por el buen camino sin hacerte perder, te ataja de los peligros y te lleva
derechito donde quieres ir” (Arango, La playa D.C. min. 32). El proceso de re-memorar, por lo
tanto, reafirma su identidad como afrodescendiente y a la vez funciona como una transicion
hacia una identidad urbana que se va a construir a traves del género musical del hip-hop y del
uso de la estética del pelo como marcador de identidad racial, dos elementos que han politizado
la negridad en los Estados Unidos.

El pelo, como un elemento que ayuda a construir identidad, refleja una experiencia
comun que define la experiencia del afrodescendiente como parte de una negridad globalizada.
De esta forma, el pelo como marcador de identidad racial aparece en el film de Arango como
un elemento simbolico que gatilla el encuentro de Tomas con la comunidad afrodescendiente
de Bogota. Esta se reune en un viejo centro comercial de la ciudad en donde Tomas encuentra

124



un trabajo expresando su creatividad a través de los cortes de pelo. En este mismo espacio
Tomas se encuentra con la cultura del hip-hop, la cual aparece como un recurso que le permite
expresar nuevas formas de negridad dentro de un contexto global. Al respecto del pelo como
marcador racial, Kobena Mercer indica que cuando las préacticas estéticas del cabello estan
inscritas en la cotidianeidad, el pelo afro asume un caracter politico “Black hair-styling may
thus be evaluated as a popular art form articulating a variety of aesthetic 'solutions' to a range
of 'problems’ created by ideologies of race and racism (36). La estética del pelo afro, como
parte de la cultura del hip-hop, se posiciona dentro de un contexto global como una produccién
cultura urbana transnacional ligada a la experiencia del afrodescendiente que en el largometraje
es representada por Chaco, el hermano de Tomas, quien regresa de los Estados Unidos luego de
haber viajado hacia el norte en busca del suefio americano. En Chaco se personifica la
experiencia transnacional del sujeto latino y afrodescendiente, la que a su vez esta ligada a su
posicién como inmigrante.

El hip-hop, como un movimiento cultural transnacional cobra un nuevo sentido en el
film de Arango. Mientras que el director incluye el repertorio musical de una variedad de
grupos de hip-hop colombiano, la particular performance de negridad que transmite el grupo
Chocquibtown, es significativa por cuanto se construye como parte de la consciencia chocoana.
Aunqgue Chocquibtown representa el caracter transnacional que ha adquirido el género musical
del hip-hop, a su vez representa su marcada definicion local en cuanto su nombre representa el
origen de sus integrantes, Choco y Quibdo. Siendo su vocalista una mujer negra chocoana, el
repertorio musical de Chocquibtown describe la esencia de la comunidad de Choco, cuya
posicion marginal en relacion a la nacion colombiana ha significado construir una identidad

125



politica y cultural que reconoce en esta marginalidad una forma de resistencia. Su repertorio
musical integra al hip-hop ritmos tradicionales de la costa del pacifico, que incluyen el currulao
y la marimba, asi como referencias culturales que abarcan el clima, la geografia, la comida, los
cortejos fluviales y otras celebraciones religiosas. Junto con la integracion de la cultura
chocoana, las composiciones de Chocquibtown hacen referencia a la historia de marginacion y
explotacion de la region y de sus habitantes. En su cancion “de donde vengo yo”
Chocquibtown describe el desplazamiento forzado como resultado de los intereses econémicos
por el territorio, mientras que en su cancion “Oro” hace referencia a los procesos extractivos en
la region como parte del legado colonial que conlleva la actual estructura econémica nacional
de inequidad en la que se ha sostenido la exclusion de su comunidad. El repertorio musical de
Chocquibtown se presenta como una performance de negridad que reafirma no solo una
consciencia chocoana, sino que expone el proposito esencial del hip-hop como un recurso que
transforma la complejidad de la experiencia de racializacion en un relato cotidiano de
resistencia. Segun George Lipsitz, el caracter transgresor del hip-pop latino, como una
propuesta que cuestiona el discurso nacional, tiene como objetivo “re-create alternative public
spheres in the face of racial oppression, challenge social exclusion an racial violence” (27).
Quizas uno de los espacios en donde el grupo Chocquibtown ha politizado de forma
concreta la negridad chocoana ha sido en sus declaraciones publicas. En el afio 2010, durante
la premiacion de los Grammy Latino por su cancion “De donde vengo yo” como mejor cancidon
alternativa, sus integrantes declararon su posicion ideologica en a través de la siguiente
afirmacion “este [premio] es un esfuerzo del pacifico colombiano, del Choc6, que ha estado
invisibilizado por mucho tiempo, esto es para todos Uds. para el Africa dentro de Colombia,

126



qué viva la gente afro de Latinoamérica” (Chocquibtown “agradecimientos” Grammy Latino).
La abierta invocacion de una identidad étnica y racial por sobre una identidad nacional, y su
proyeccion como parte de una identidad presente latinoamericana, representa la complejidad
del proceso de redefinicion de nociones de negridad en Colombia como una experiencia que se
encuentra mediada tanto por discursos de negridad local, asi como por discursos

transnacionales de identidad diaspdrica.

De esta forma, tanto la estética del pelo como marcador racial y el hip-hop aparecen
como parte de un espacio que desde lo local apela a una audiencia global que reconoce su
lenguaje como una contra-narrativa, asi como el hip-hop como una experiencia individual que
se convierte en un producto cultural para el consumo y que, de alguna forma, comodifica la
experiencia de los personajes para ser consumida por el espectador global. Por otra parte, el hip-
hop vy la estética del pelo como marcador de identidad que utiliza Arango significa buscar en la
negridad de los Estados Unidos un espacio para tener el acceso a un discurso de disidencia
social que de otra forma no estaria disponible. La adopcion del lenguaje contestatario que
transmite la negridad estadounidense significa que la experiencia de negridad local, en este
caso la negridad chocoana, aparece necesariamente mediada por un discurso hegemonico de
negridad que se deriva de la imposicion cultural, politica y econémica de los Estados Unidos tal
como propone Garcia -Pefia en su articulo “Translating Blackness: Dominicans Negotiating

Race and Belonging” (2015):

“black”as a product of US cultural, political and economic imposition in the
world [means that] to be black in the world—that is, to have access to the

discourse of social dissent that can result in one’s positionality as an interlocutor

127



of power and history—it is necessary to enter blackness as theorized and

mediated by the US empire” (11).

Dos ejemplos de la necesidad de acceder a un discurso hegemdnico de negridad para traducir la
experiencia de la negridad chocoana se pueden encontrar en la seleccién de La Playa D.C. para
representar a Colombia en los premios Oscar en el afio 2014, o bien en la decision del joven
historiador y periodista afro-colombiano Javier Ortiz Cassiani, quien durante la premiacion por
su trabajo en el diario El Heraldo en el mismo afio decide no mencionar ni a Chocé ni a
ninguno de los territorios de la costa del pacifico afectado por la violencia, sino al movimiento
Black Lives Matters haciendo referencia a las ultimas palabras que el afro-americano Eric
Gardner pronuncia antes de morir “nosotros [los afro-colombianos] simplemente no podemos
respirar®®” Asi, el acceso a un discurso de negridad hegemonica, como un espacio que ayuda a
construir identidad, presenta una negridad fenomenoldgica, lo que Harvey Young describe
como el reconocimiento del “cuerpo negro” “When popular connotations of blackness are
mapped across or internalized within black people, the result is the creation of the black body”
(7). La idea de la “creacion del cuerpo negro” que implica la adopcion del hip-hop y la estética
del pelo afro, se relaciona con la experiencia fenomenolégica de lo que significa ser
afrodescendiente/chocoano y colombiano.

Este proceso de reconocimiento de negridad fenomenolégica es representado en dos

S EI17 de julio de 2014, el afro-americano Eric Garner muri6 en Staten Island, Nueva York, después de que
agentes del Departamento de Policia de la Ciudad de Nueva York (NYPD) lo arrestaran bajo la sospecha de venta de
cigarrillos sueltos. Durante su arresto Garner fue tirado al suelo por los oficiales mientras este repetia "No puedo
respirar". Garner fue declarado muerto en el hospital aproximadamente una hora después.

Ver las declaraciones de Javier Ortiz Cassiani en https://www.elheraldo.co/tendencias/hay-que-ser-radicales-ante-
cualquier-tipo-de-acciones-racistas-javier-ortiz-cassiani.

128



ocasiones en el film, los cuales tiene resultados similares. En una escena que revive los actos de
criminalizacion de los afrodescendientes en los Estados Unidos, Tomas camina solo por la calle
cuando unos policias lo detienen sin motivo alguno para pedirle sus documentos de identidad.
Tomas se detiene se los entrega y los policias lo dejan ir. En una segunda escena, Chaco y
Tomas van a un centro comercial en un barrio residencial en busca de su hermano Jairo.
Mientras observan a la gente desde un segundo piso, ambos hermanos son interpelados por los
guardias de seguridad, quienes les solicitan que abandonen el recinto sin justificacion aparente.
Tomas los encara y en la siguiente escena vemos a Tomas perseguido y detenido por los
guardias mientras los visitantes del centro comercial aplauden. Una vez afuera, Chaco interpela
a Tomas, quien parece estar confundido con la situacion. La respuesta de Chaco es fundamental
para entender la experiencia de lo que significa ser afrodescendiente y Latino:

“Qué tal estos manes no, estan asi porque les pagan para ser unos perros

guardianes” “jOye! vos tantos afios aqui y no sabes que los perros somos

nosotros”

“iHey Chaco!, pero ¢qué paso? ¢por qué me hablas a mi asi?”

“Que sea la tltima vez que usted me traiga a un sitio de estos. Para que me estén

humillando hermano. Por eso es que me fui de este ‘hijoputa’ pais”. (La playa

D.C min 1:13)
Como lo demuestra la escena, el cuerpo del afrodescendiente latino (colombiano) enfrenta
multiples marginaciones basadas no solo en su identificacion étnica sino también en su
identificacion racial. Esta situacion explica la experiencia de Chaco, quien emigra a los
Estados Unidos porque es pobre, latino y negro, siendo ésta la misma razén por la que es

129



deportado.

Flores y Jiménez Roman ofrecen una teorizacion sobre la complejidad de la identidad
de los afro-latinos en Estados Unidos que es til para entender la experiencia del
afrodescendiente en Latinoamerica. Para los autores la conceptualizacion del término ‘afro-
latino’ “needs to activate an encompass these four theoretical coordinates: the tradition of the
group of afro-latinos themselves, the transnational discourse, or etnoscape, the historical
ongoing relationship between Latinos and African-Americans, and the distinctive
phenomenological experience of what it means to be both Black and Latino” (321).

Como explica Flores y Jiménez Roman, el cuerpo del hombre afrodescendiente Latino
enfrenta maltiples exclusiones, lo que significa también negociar su identidad desde diferentes
puntos de referencia. Jiménez Roman y Flores sugieren el concepto de la triple consciencia o
“triple consciousness” para describir esta experiencia (en Rivera 105), en cuanto estd mediada
por la identidad racial, la afiliacion étnica y la nacionalidad, la que a su vez existen como
construcciones sociales, politicas, culturales e histéricas rigidas por lo tanto se suelen
presentarse como formas excluyentes.

Es posible argumentar que La playa D.C. intenta problematizar el proceso de
identificacion del afrodescendiente a partir de un discurso de negridad global a través de la
recreacion de la experiencia de discriminacion de los personajes enfatizando la experiencia
fenomenoldgica que segun Harvey “reveals that the embodied experiences develop, in part,
from racial (mis)recognition and spotlight how an idea of the black body materially affect
actual bodies” (11). La inclusién de estas escenas, las cuales resuenan con las escenas de
discriminacion racial visible en los medios de comunicacion de los Estados Unidos, se presenta

130



como un proceso de racializacion que conecta la experiencia del afrodescendiente
latinoamericano con la experiencia de afro-americano, situando la negridad colombiana en
relacion a un discurso racial de exclusion gue se presenta como una experiencia como global.

De esta forma, el enfrentamiento entre Chaco y Tomas después de su persecucion en el
centro comercial supone el descubrimiento por parte de Tomas de su identidad racial como
hombre ‘negro’ en la ciudad. Franz Fanon describe este proceso como un momento de
reconocimiento racial e historico “I was responsible for my body, for my race, for my
ancestors. | subjected myself to an objective examination. I discovered my blackness” (84). El
reconocimiento de Tomas como chocoano en la urbe junto con su decision de permanecer en el
pais supone un claro desafio a la narrativa dominante de violencia y discriminacion. Tomas
sobrelleva un proceso de reconocimiento de su identidad chocoana, la cual necesita re-negociar
en el contexto urbano como parte de una negridad global.

El proceso de re-definicion de identidad por el que atraviesa Tomas es significativo
para entender la experiencia de la negridad en Colombia ya que, como describe Heidi Feldman
en relacion El pacifico negro, la afirmacion de una identidad nacional no hace posible el
reconocimiento de una identidad negra. En el caso de Tomas, su identidad en la urbe se
manifiesta principalmente en términos de su identidad regional, de esta forma, su migracién a
Bogotd, supone la negociacion entre la negridad oficial que impone la narrativa oficial sobre el
afrodescendiente como desplazado, asi como con una negridad global que ofrece el hip-hop y
la estética del pelo afro. Por otra parte, este proceso de “reconocimiento racial” supone una
realidad concreta para Chaco, la cual se constituye en su encuentro con el sistema racial binario
que predomina en los Estados Unidos y Canada, mientras que para Tomas este reconocimiento

131



va a significar una re-negociacion constante entre una identidad regional, nacional y global.

Son estas diferencias en relacién al proceso de articulacion de identidad individual la
que predice la separacion de Tomés y Chaco. La ultima escena del film muestra como ambos
hermanos toman caminos divergentes. Mientras Chaco toma el bus para iniciar su viaje hacia al
“norte”, Tomads se instala con su afeitadora propia en la calle del barrio marginal de La playa,
en espera de clientes, los mismos residentes de su barrio, para cortarles el cabello. De esta forma,
para Tomas, la adquisicion de una identidad urbana solo se hace posible cuando decide
reconocer su origen y al mismo tiempo establecer vinculos con la comunidad local. La
imposibilidad del film de capturar el trauma del desplazamiento es quizas su aspecto mas
problematico en cuanto se hace necesario explorar no solo los procesos de racializacion que
implica la condicion de desplazamiento para los afrodescendientes en Colombia, sino reconocer
el rol activo de los discursos de identidad nacional en la produccion de sujetos racializados.

La carga politica y cultural que sobrelleva el largometraje de Arango como el primer film
que representa la experiencia de la negridad urbana desde la perspectiva de un joven
afrodescendiente colombiano, cuya migracion se encuentra ligada a una compleja problematica
historica de violencia y exclusion, significa contextualizar la interpretacion de esta produccion
cultural como un primer dialogo que intenta posicionar la negridad colombiana dentro de una
narrativa de negridad global asi como una primera aproximacion al cuestionamiento de nociones
hegemanicas de raza y nacion en sudamerica desde una perspectiva transnacional.

Mientras que Choco cuestiona el actual discurso de violencia e invisibilizacion a partir
de la figura de la mujer negra como alegoria de la nacién, La Playa D.C. explora la
representacion de la experiencia de ser negro en Colombia como parte de una narrativa de

132



negridad global. Tanto La playa D.C. como Choco, contribuyen a una nueva narracion de la
nacion en cuanto recuperan espacios fisicos y simbdlicos que han funcionado para excluir a los
afrodescendientes y los transformar en espacios de resistencia que contribuyan a entender la
experiencia de la negridad como diversa en cuanto supone una constante negociacion con
discursos locales, nacionales, asi como de negridad global.

Ambas narrativas demuestran la importancia de la redefinicion de las nociones de
negridad en Colombia como un proceso que deviene tanto del desplazamiento masivo de
afrodescendientes a las zonas urbanas como de su reposicionamiento como parte de una
narrativa global de negridad. Por otra parte, el caracter experiencial de ambos largometrajes
contintia con un formato que se centra en explorar las experiencias de individuos marginados
como una forma de reconstruir los silencios impuestos sobre sus historias. EI guion de ambos
largometrajes fueron escritos en base a historias personales de los protagonistas, quienes, de
cierta forma, se interpretan a si mismos, transformando a estas producciones en narrativas
que intentan explorar la representacion de aquellas identidades que, aunque se han mantenido
invisibles, se construyen como diversas. Desde esta perspectiva, la experiencia de
marginacion y desplazamiento de los afrodescendientes de la costa del Pacifico se han
transformado en memorias colectivas que han dado paso a la construccién y apropiacion de
un pasado en comun como comunidad en el espacio urbano (Oslender 103). De esta forma,
La Playa D.C. y Choco establecen una narrativa que intenta explorar la violencia y el trauma
del desplazamiento a través de la memoria y de la exploracion de la experiencia que aparece
tanto de la imposicion de narrativas historicas dominantes que quedan escondidas bajo
discursos dominante de identidad nacional. En consecuencia, ambos relatos contribuyen a

133



crear un proceso de concientizacion sobre nuestra posicion dentro del espacio nacional como
sujetos racializados y por lo tanto a cuestionar y enfrentar las retoricas nacionalistas que

contintia definiendonos como cuerpos fuera de lugar.

134



CONCLUSION

En este proyecto se exploran nociones de negridad no solo desde un punto de vista
literario, sino que en relacion a discursos de identidad nacional y narrativas historicas
dominantes y a la posicion que nosotros como latinoamericanos tenemos dentro de estas
construcciones. Por lo tanto, mi proyecto comienza con un dialogo necesario desde una
perspectiva interdisciplinaria para entender como funcionan los procesos de racializacion que
reproducen tanto los discursos nacionalistas como las narrativas histéricas. Esta conversacion
se hace importante, sobre todo en este momento en que la inmigracion y los inmigrantes estan
siendo racializados a través de discursos de identidad transnacional que los excluyen y
haciendo que los inmigrantes carguen con una doble marginacién, tanto del pais de donde
emigran, asi como del pais que los recibe. Las narrativas dominantes de identidad nacional no
solo funcionan para construir a los sujetos por fuera de las ideas de nacion y de nacionalidad,
sino que causan multiples formas de exclusién que afectan a gran parte de la poblacién
latinoamericana. Por lo tanto, la necesidad de empezar este didlogo es urgente. Necesitamos
hablar sobre cdmo discursos dominantes en relacion al imaginario histérico de la nacion en
Colombia y Ecuador nos afecta como sujetos colonizados y cémo podemos crear nuevos

espacios de solidaridad e inclusion.

135



Bibliografia

Abad, Gustavo. "Juan Garcia y Juan Montafo: territorios distintos y narrativas
complementarias desde la memoria afrodescendiente.” Chasqui, no. 120, Dec. 2012,
pp. 88-92.

Aguilera Malta, Demetrio, et al. Los que se van: cuentos del cholo y del montubio. El
Conejo, 1985.

Alzate Michaels, Natalia. "Las fiestas populares de San Pacho en Quibdo6 (Choco,
Colombia) como herramienta de organizacion comunitaria.” Trabajo Social, no.12,
enero, 2010, pp. 167- 180.

Andrade, Jorge O. "Entre la santidad y la prostitucion: la mujer en la novela ecuatoriana en
el cruce de los siglos X1X y XX." Iconos. Revista de Ciencias Sociales, no 28, mayo
2007, pp. 35- 45.

Arango, Juan Andrés. 2012, La playa D.C. Red One HD 4K, 90°.

Arroyo, Jossianna. Travestismos culturales: literatura y etnografia en Cuba y Brasil.
Universidad de Pittsburgh, 2003.

Artel, Jorge. Tambores En La Noche. 1a ed. en Narrativa colombiana. Plaza & Janés
Editores, 1986.

Ashcroft, B., Griffiths, G. and Tiffin, H., eds. The post-colonial studies reader. Routledge
1994,

Ayala Mora, Enrique. Ecuador del Siglo XIX: estado nacional, ejercito, iglesia y municipio.
Corporacion editora nacional, 2011.

-Breve Historia de la Revolucién Alfarista. Editorial Quito, 1995.

Balibar, Etienne, and Immanuel Maurice Wallerstein. Race, Nation, Class: Ambiguous
Identities. Verso, 1991.

Bhabha, Homi K. The Location of Culture. Routledge, 1994.
- Nation and Narration. Routledge, 1990.

Baronian, Marie-Aude, et al. Diaspora and Memory: Figures of Displacement in
Contemporary Literature, Arts and Politics. Amsterdam, Rodopi, 2007

136



Barriga Lopez Franklin, and Carrién Benjamin. Benjam:in Carrion. I.E.C.E, 1985.

Benites Vinueza, Leopoldo. Ecuador, Drama y Paradoja. Movimiento de
izquierda Revolucionaria, 1984.

Luis-Brown, David. "Cuban Negrismo, Mexican Indigenismo: Contesting Neocolonialism in
the New Negro Movement.” Escape from New York: The New Negro Renaissance
beyond Harlem, edited by Baldwin, et al., U of Minnesota Press, 2013, pp. 53-75.

Carrion Benjamin. Atahualpa. 1ra ed. Albon International, 1968.

Candelario, Ginetta E. B. Black Behind the Ears: Dominican Racial Identity from Museums
to Beauty Shops. Durham, Duke University Press, 2007.

Cervone, Emma. "Celebrating the Chagras: Mestizaje, Multiculturalism, and the Ecuadorian
Nation." The Global South, vol.4, no 1, Spring 2010, pp. 94-118.

Charvet, Erika Silva. Identidad nacional y poder. Ediciones Abya-Yala. 2004.

Chomsky, Aviva. “Afro-Colombians and the war in Colombia.” Beyond Slavery:
The Multilayered Legacy of Africans in Latin America and the Caribbean.
Davis, Darién J. Lanham, Md.: Rowman & Littlefield, 2007.

Chiriboga, Luz Argentina. Jonatas y Manuela. Abrapalabra Editores, 1994.

Cornejo Polar, Antonio. Writing in the Air: Heterogeneity and the Persistence of Oral
Tradition in Andean Literatures. Duke University Press, 2013.

Dulfano, Isabel. Indigenous feminist narratives: I/we: wo(men) of an(other) way.
Palgrave Macmillan, 2015.

De Lara, Felipe Burbano. "Todo por la patria. Refundacion y retorno del estado en las
revoluciones bolivarianas." iconos. Revista De Ciencias Sociales, vol. 52, May
2015, pp. 19-41.

De La Torre, Carlos. "Velasco Ibarra and 'La Revolucion Gloriosa': The Social Production of
a Populist Leader in Ecuador in the 1940s." Journal of Latin American Studies, vol.
26, Issue 3, pp. 683-711.

Du Bois, W. E. B. and Brent Hayes Edwards. The Souls of Black Folk. OUP Oxford, 2007.

137



Estupifian Bass, Nelson. Cuando los guayacanes florecian. 3ra ed. Editorial EI Conejo, 1983.

-La poesia popular de Esmeraldas en la Revolucion de Carlos Concha. Afro-Hispanic
Review, vol. 14 no. 2, Fall 1995, pp.53-56.

Fanon, Frantz. Black Skin, White Masks. New York: Grove, 1967.
Franco, Jean. "Self-Destructing Heroines." Minnesota Review, vol. 21, 1988 pp 105- 115.
-”La violacion: un arma de guerra.” Debate Feminista, vol. 37, 2008 pp. 16-33.

Foote, Nicola."Monteneros and Macheteros: Afro-Ecuadorian and
Indigenous Experiences of Military Struggle in Liberal Ecuador, 1895-1930." Military
Struggle and ldentity Formation in Latin America: Race, Nation, and Community
During the Liberal Period, edited by Nicola Foote and René Harder Horst, University
Press of Florida, 2010 pp. 83- 106.

-"Race, State and Nation in Early Twentieth Century Ecuador.” Nations &
Nationalism, vol. 1, no. 2, 2006, pp. 261-278.

Gallegos Lara, Joaquin y Enrique Gil Gilbert. Los que se van: cuentos del cholo y del
montubio. Casa de la cultura ecuatoriana, 1955.

Galvan, Manuel. Enriquillo: Leyenda Hist6rica dominicana. Editorial América, 1944.

Garcia-Pefa, Lorgia."Translating Blackness." Black Scholar, vol. 45, no. 2, Apr. 2015, pp. 10-
20.

Gilroy, Paul. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. Harvard
University Press, 1993.

Grijalva, Juan Carlos. "Las mujeres de Juan Le6n Mera: autoria, autoridad y autorizacion en
la representacion romantica de la mujer escritora.”" Revista de Critica Literaria
Latinoamericana 2008: 189-197.

Guerrero, Andrés. "The Construction of a Ventriloquist's Image: Liberal Discourse and
the 'Miserable’ Indian Race in Late 19th-Century Ecuador.” Journal of Latin
American Studies, vol. 29, no 3, 1997, pp. 555-590.

- “El levantamiento indigena nacional de 1994: discurso y representacion politica
Boletin Americanista, vol. 50, 2000, pp 123-152.

Hall, Stuart. “New ethnicities.” Critical Dialogues in Cultural Studies, edited by David

138



Morley and Kuan-Hsing Chen, Routledge. 1996, pp. 443-450.

- “Cultural Identity and Diaspora.” Identity: Community, culture, difference, edited by
J. Rutherford, Lawrence & Wishart, 1990, pp. 393-403.

-The Multicultural Question. Pavis Centre for Social and Cultural Research, 2001.

Handelsman, Michael H. Lo afro y la plurinacionalidad: el caso ecuatoriano visto desde
su literatura. Abya-Yala, 1999.

Henderson, Peter. Gabriel Garcia Moreno and Conservative State Formation in The Andes.
University of Texas Press, 2008.

Hill Collins, Patricia. Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of
Empowerment. Routledge, 2009.

Hinestroza, Johnny Hinestroza. 2012, Chocd, Red One HD 4K, 80°.
- Entrevista personal. 19 de octubre de 2015.
Icaza, Jorge, and Teodosio Fernandez. Huasipungo. Céatedra, 1994.
-Cholos. Quito, Libresa, 2010.
Jaramillo Alvarado, Pio. El indio ecuatoriano. 7ma ed. Corporacion Editora Nacional, 1997.

Jiménez Roman Miriam, and Juan Flores. The Afro-Latin@ Reader: History and Culture in
the United States. Duke University Press, 2010.

Kaplan Betina. Género y violencia en la narrativa del Cono Sur, 1954-2003.Tamesis, 2007.

Lander, Maria F. "La encrucijada de Manuela Saenz en el imaginario cultural
latinoamericano del siglo XXI." Araucaria, vol. 13, no 25, 2011, pp. 165-181.

Lauderbaugh, George. The History of Ecuador. Greenwood, 2012.

Lao-Montes, Agustin. "Afro-Latinidades and the Diasporic Imaginary." Iberoamericana, vol.
5, no 15, marzo 2005, pp.117-130.

Lewis A, Marvin. Adalberto Ortiz: From Margin to Center. 2013.

Lipsitz, George. Dangerous Crossroads: Popular Music, Postmodernism, and the Poetics of
Place. Verso, 1994.

139



Luis, William. Voices From Under: The Black Narrative in Latin America and the Caribbean.
Westport, Conn.: Greenwood Press, 1984.

Mariategui, José Carlos. Siete ensayos de interpretacion de la realidad peruana.
Biblioteca "Amauta”, 1976.

Marquez, Gabriel Garcia. El general en su laberinto. Random House.1989.
Martinez, Luis A. A la costa. Ediciones Libresa, 1984.
Mercer, Kobena. “Black Hair/Style Politics ” New formations, vol. 3 winter 1987, pp. 33-54.

Miller Watson, Ingrid. "Una entrevista con Luz Argentina Chiriboga." Afro-Hispanic
Review, vol. 34, n. 1, 2001, pp. 153-158.

Mitchell, Angelyn. The Freedom to Remember: Narrative, Slavery, and Gender in
Contemporary Black Women's Fiction. Rutgers University Press, 2002.

Morejon, Nancy, and Juanamaria Cordones-Cook. Looking Within: Selected Poems, 1954-
2000. Wayne State University Press, 2003.

Murray, Pamela S. "'Loca’ or 'Libertadora'?: Manuela Saenz in the Eyes of History and
Historians, 1900-c.1990." Journal of Latin American Studies, vo. 4, 2001, pp. 291-
307.

Mera, Juan Ledn. Cumanda: un drama entre salvajes. Edicion Adriana Lopez-Labourdette.
2014.

-La virgen del sol. Barcelona. 1887

Mignolo, Walter. Local Histories/global Designs: Coloniality, Subaltern Knowledges, and
Border Thinking. Princeton University Press, 2000.

Miller, Marilyn. "Slavery, Cimarronaje, and Poetic Refuge in Nancy Morejon." Afro-
Hispanic Review, vol. 24, no. 2, Fall 2005, pp. 103-125

Neruda, Pablo. La insepulta de Paita. Caracas, 1988.

Oliva, Elena. La negritud, el Indianismo y sus intelectuales: Aime Cesaire y Fausto Reinaga.
Editorial Universitaria, 2014.

Ortiz, Adalberto. Juyungo: historia de un negro, una isla y otros negros. Editorial Casa
de la Cultura Ecuatoriana, 1957.

140



Oslender, Ulrich. “The quest for a counter space in the Colombian pacific Coast Region:
Toward Alternative Black Territorialities or Co-optation by Dominant Powers.” In Black
Social Movements in Latin America: From Monocultural Mestizaje to Multiculturalism,
New York, pp. 95-112.

Palacios, Marco, et al. Historia De Colombia: Pais Fragmentado, Sociedad Dividida. Bogota,
D.C. (Colombia), Universidad De Los Andes, Facultad De Administracion, 2012

Pareja y Diezcanseco, Alfredo. Edmundo Ribadeneira. Baldomera. Caracas,
Biblioteca Ayacucho, 1991.

Pareja Diezcanseco, Alfredo. "Los narradores de la generacion del treinta: el Grupo de
Guayaquil." Revista Iberoamericana, vol. 54, no. 144-145, 1988, pp. 691-707.

Prieto, Mercedes. Liberalismo y temor: imaginando los sujetos indigenas en el
Ecuador Postcolonial, 1895-1950. Editorial Quito, 2004.

Polo-Bonilla, Rafael. Los intelectuales y la narrativa mestiza en el Ecuador. Ediciones
Abya- Yala, Corporacion Editora Nacional, 2002.

Puri, Shalini. The Caribbean Postcolonial: Social Equality, Post-Nationalism, and
Cultural Hybridity. Palgrave Macmillan, 2008.

Rahier, Jean Muteba. Blackness in the Andes: Ethnographic Vignettes of Cultural Politics in
the Time of Multiculturalism. Palgrave Macmillan, 2014.

- "From Invisibilidad to Participation in State Corporatism: Afro-
Ecuadorians and the Constitutional Processes of 1998 and 2008." Identities, vol. 8 no. 5,
2011, pp. 502-524.

Rama, Angel. La Ciudad Letrada. Ediciones del Norte, 1984.

Ramirez, Jacques Paul. Con o sin pasaporte: analisis socio-antropologico sobre la migracion
ecuatoriana. Instituto de Altos Estudios Nacionales, 2010.

Rio Frio, Miguel. La emancipada. Ediciones stockcero, 2007.

Rivera, Petra R. "Triple Consciousness: a review of Miriam Jiménez Roman and Juan Flores,
eds. The Afro Latin@ Reader: History and Culture in the United States”. Transition,
Issue 105, 2011, pp. 156-163

Rodriguez, lleana. Transatlantic Topographies: Islands, Highlands, Jungles. University
of Minnesota Press, 2004.

141



Roitman, Karem. Race, Ethnicity, and Power in Ecuador: The Manipulation of Mestizaje.
First ForumPress, 2009.

Rumazo Gonzalez, Alfonso. Manuela Saenz: la Libertadora del Libertador.
Almendros y Nietos, 1945.

Sarmiento, Domingo Faustino, and Roberto Yahni. Facundo: Civilizacion y Barbarie.
Caétedra, 1990.

Santana, Roberto, “Actores y escenarios étnicos en Ecuador: el levantamiento de 1994.”
Caravelle, vol. 1, no. 59, pp. 161-188.

Smith, Christen A. Afro-Paradise : Blackness, Violence, and Performance in Brazil.
Urbana: University of Illinois Press, 2016.

Sacoto, Antonio. La nueva novela ecuatoriana. Universidad de Cuenca, 1981.

Sommer, Doris. Foundational Fictions: The National Romances of Latin America. University
of California Press, 1991.

Talpade Mohanty, Chandra. “Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial
Discourses”, Gender, Place and Culture, vol. 12, no. 3, 1984, pp. 333-35.

-“US Empire and the Project of Women’s Studies: Stories of citizenship, complicity and
dissent.” Gender, Place and Culture” vol. 13, no. 1, pp. 7-20

Taylor, Claire. Introduction. Identity, Nation, Discourse: Latin American Women Writers
and Artists. By Claire Taylor. Cambridge Scholars Publishing, 2009. ix-xxx.

Tylor, Diana. The Archive and the Repertoire: Performing Cultural Memory in the Americas.
Durham: Duke University Press, 2003.

Tittler, Jonathan. "Juyungo/Reading Writing." Voices from Under: Black Narrative in
Latin America and the Caribbean, edited by William Luis, Greenwood, 1984, pp.
165-180.

Trouillot, Michel-Rolph. Silencing the Past: Power and the Production of History. Beacon
Press, 1995.

Townsend, Camila. “In Search or Liberty: The Efforts of the Enslaved to Attained
Abolition in Ecuador, 1822-1852.” Beyond Slavery: The Multilayered Legacy of

142



Africans in Latin America and the Caribbean. Davis, Darién J. Lanham, Md.:
Rowman & Littlefield, 2007.

Tobar Donoso, Julio. "La Abolicién de la esclavitud en el Ecuador.” Boletin de La
Academia Nacional de la Historia, vol. 39, no. 93, June1959, pp. 5-30.
Van Aken, Mark. "The Lingering Death of Indian Tribute in Ecuador.” The Hispanic
American Historical Review, no. 3, 1981, p. 429.

Vanegas Arias, Julio Andrés. Nacion y diferencia en el siglo X1X colombiano. Orden
nacional, racialismo y taxonomias poblacionales. 2008.

Vasconcelos, José. La raza cosmica. Espasa Calpe, 1948.

Vilalta, Maria José. “Manuela Saenz interpela a Simé n Bolivar, 1822-1830.” Revista
Europea de Estudios Latinoamericanos y del Caribe, vol. 93, October 2012, pp. 61-
78.

Vilalta, Maria José. "Muerte en los Andes: Sociedad colonial y mortalidad en las
haciendas andinas (Ecuador, 1743-1857)." Revista Brasileira De Estudos De
Populagéo, vol. 32, no. 1, 2015, pp. 73-99.

Walsh, Catherine. “Movimientos sociales afro y politicas de identidad en Colombia y
Ecuador”. Universidad Andina Simoén Bolivar. proyecto de las Catedras de
Integracién del Convenio Andrés Bello. 2005

Williams, C. Rose-Green. "Rewriting the History of the Afro-Cuban Woman: Nancy
Morejon's 'Black Woman'." Caribbean Quarterly, vol. 34, no. 2, 1988, pp. 10-18.

Willingham, Eileen. "Literary Patriotism in Ecuador's Juan Ledn Mera and Juan De Velasco."
Humanities Research, vol. 17, no.1, Spring 2011, pp. 21-34.

Young, Harvey. Embodying Black Experience: Stillness, Critical Memory, and the Black
Body.Ann Arbor: University of Michigan, 2010

Young, Robert. Colonial Desire: Hybridity in Theory, Culture, and Race. 2nd ed., Routledge,
2010.

Yuval-Davis, Nira. Gender & Nation. Sage Publications, 1997.
Zambrano, Maria Alejandra. Sujetos étnicos e identidad nacional: Urdimbre y fracaso del
proyecto liberal en Ecuador y Brasil (1865-1936). 2012. The

University of Texas at Austin, PhD dissertation.

Zielina, M. "Jonatas y Manuela": The (Hi)Story of A Transnational and Interracial Friendship
143



Argentina Chiriboga's Historical Novel About Manuela Saenz and The African
Ecuadorean Experience." Revista Iberoamericana, vol. 65, pp. no. 1999, 188-89.

Zorrilla de San Martin, Juan. Tabare. Estrada,

144



Apendice A
Entrevista con Johnny Hendrix Hinestroza
Director de Choc6 (2012)

Septiembre 2015

Ximena Gonzalez-Parada (en adelante XGP): ¢Por qué eliges a la mujer negra para narrar la

consciencia colectiva de la nacidn colombiana?

Johnny Hendrix. Hinestroza (en adelante JHH): Latinoamérica es un pueblo de minorias, es
como Yo logro divisarlo, y desde esa perspectiva lo que hicimos fue atrapar a las minorias y
colocarlas en un solo personaje y ese personaje tenia la obligacion de representar ese territorio,
entonces tomamos la raza negra que, a pesar de ser un porcentaje alto, en Colombia es
considerada una minoria. Ademas, es una minoria desplazada y en Colombia los desplazados son
una mayoria, pero para términos de clasificacion se dibujan como una minoria. Ademas, es una
mujer pobre y el gran porcentaje de colombianos somos pobres, pero en la estadistica, se dibuja
como una minoria, entonces fueron esas cuatro minorias puestas en un solo personaje llamado
Chocd. Y se llama Choc6 exclusivamente porque es el espejismo de lo que es el territorio del
Chocd y desde esas minorias empezamos a identificar las problematicas, que no solo es el
machismo, sino a nivel social, de codmo ese personaje quiere salir adelante, pero tiene
determinados yugos que no se lo permiten, uno de esos yugos es su cultura y su religion, que
permanecen en la consciencia del personaje de Chocd, y es lo que lleva a que la pelicula se

desarrolle de la forma que lo hace. Independiente que Choco sepa y asuma que quiere salir de ese

145



rol, que quiere liberarse porque tiene la sensacion de que quiere vivir mejor, que quiere tener una

vida digna, no puede, porque su cultura no se lo va a permitir.

XGP: ¢Queé rol tiene la religion en la pelicula?

JHH: La mujer en el Choco siempre esta esperando un milagro y asume que solo tiene que rezar
y ponerse de rodillas para que las cosas le lleguen; y si nunca llegan es porque asi lo quiere Dios
y eso lo queria plasmar de alguna otra forma en la pelicula. Considero que la religion ha sido en
cierta forma un yugo para esta poblacion, porque permite que el pueblo se mantenga sumiso, que
no se revele, que no diga nada. Y eso se extiende a otras regiones, por eso digo que Choco podia
Ilamarse Antioquia, Caldas o Peru. No dibuja la problematica de un sector, o de una raza, dibuja
la problematica que tenemos en gran medida en Latinoamérica, y que se refleja en el
desplazamiento, en la forma en que se extraen sus riquezas Yy los pueblos quedan abandonados y
pobres, en la forma de que todos los pueblos son machistas y la mujer de alguna u otra forma

queda relegada, desde esa perspectiva, creo que podria ser cualquier territorio de Latinoamérica.

XGP: ;Qué forma toma el machismo Choc6?

JHH: La idea era enfatizar que el machismo se convierte en un estado cotidiano y llega a ser
ciclico. El hombre esta dictado a cumplir exactamente los mismos mandamientos de su padre, y
la madre, que es la principal machista y le ensefia a la nifia a reproducir estas conductas. El

proceso de investigacion nos hizo ver que esta vida era ciclica, porque nadie se salia de ese

146



estereotipo ya dictado culturalmente, todo el mundo volvia a cumplir ese estandar de personajes,
como si fuera una obra de teatro; el padre cumple el rol, luego el hijo y asi sucesivamente, un rol
que nunca nadie abandona. Lo que hace la pelicula es lanzar un mensaje diciendo “no mas” y
esta representado en la cancién que Chocd canta al final de la pelicula, es un grito de auxilio y de
libertad, donde ella dice “ya no mas violencia” y esta vida tiene que cambiar, y efectivamente

eso es lo que hace al final.

XGP: Chocé dialoga con el género documental. ¢ Existe una estética especifica que guia la

pelicula?

JHH: Chocd no tuvo un referente a seguir, no habia para nosotros una pelicula que tuviera la
misma perspectiva y bajo esa premisa nosotros tuvimos que inventar la forma de narrar esta
pelicula. Encontramos que era un acierto trabajar un estilo documental, no solamente porque
encontramos naturalidad con los actores, sino porque adicionalmente ibamos llegando a ellos sin
miedo, con una realidad puesta en sus rostros tal cual. Desde esa misma perspectiva lo que
hicimos fue arrancar con planos muy abiertos, que se van cerrando con la intencion de que la
audiencia se sienta espectador, que sienta que el dolor esta alli, que quiera ayudar a la
protagonista y sienta la impotencia de no poder hacerlo. Los planos cerrados se dan al final de la
pelicula para identificar a los personajes y sentirlos mas cerca y continGan hasta que la
protagonista dice “no mas”. A pesar que hay peliculas que mantienen un tiempo y una lirica
parecida, Choco empieza muy despacio y termina muy acelerada. Lo que hicimos fue estudiarlo

en términos musicales, en términos culturales, porque el tiempo en el territorio del Chocé parece

147



pasar muy lento, pero estan pasando muchas cosas al mismo tiempo. Hay soldados, estan
explotando la tierra, esta la guerrilla, estan los paramilitares, pero no es tan evidente, y la
protagonista esta en su propia problematica de violencia doméstica, de vivir en la pobreza, todo
estd pasando en un tiempo en que parece que no pasara nada. En la pelicula el paisaje es
participativo, porque el paisaje es también protagonista y es una tierra que también esta llorando,
es una tierra que también esta siendo explotada, contaminada, es una tierra que esta sufriendo
constantemente, entonces el paisaje tenia que hablar en la pelicula, y por eso todo el tiempo
escuchas el agua, estas viendo atardeceres, es un paisaje latente, que es sublime, pero al mismo
tiempo estas sintiendo que la estan violentando, es un simil que se tenia que mantener

visualmente.

XGP: Los didlogos en Choco son breves ¢qué rol tiene el silencio en Choco?

JHH: Mas que el silencio es la denuncia. Colombia es un pais donde nadie habla de lo que esta
ocurriendo, a todo el mundo le gusta ‘guardar silencio® [sic]. Una de las propuestas con los
dialogos de la pelicula era que los personajes hablaran poco, precisamente para no decir lo que
esta sucediendo, y la sensacion que queria que quedara después era esa, que nadie habla algo en

concreto, es como si estuvieran divagando todo el tiempo con sus dialogos.

XGP: El final de la pelicula comienza con un proceso de purificacion, de expurgacion a través
del canto y de la limpieza del cuerpo, y continla con la eliminacion simbdlica del poder

masculino ¢cual es el mensaje en este proceso de purificacion?

148



JHH: El poder falico del hombre hace una diferencia, por eso el mayor castigo para este hombre
negro, varonil, potente, era quitarle ese poder porque lo deja simbdlicamente en términos
equitativos con la mujer. Siempre hacemos una escritura de los personajes, de lo que son capaces
0 no de hacer, para que el actor logre identificarse y compenetrarse con el personaje. Una de las
preguntas que trabajamos con la actriz protagonista fue sobre qué podria hacer Chocé en ese
momento. Choco se involucra con el paisa porque necesita una venganza inmediata después que
su marido la golpea y la humilla delante de todo el mundo. Su venganza también la hace delante
de todo el mundo, y desde esa perspectiva es una venganza porque el acto de infidelidad de la
mujer esta asociado con una pérdida de masculinidad del hombre. En los hombres eso es
impensable, porque en la cultura, a nivel social, el poder del hombre negro emerge de su
sexualidad. Los dialogos que sostienen las mujeres en el camidn y en la mina tienen relacion con
el machismo que viene de la mujer, que reconoce en el hombre esta fuerza masculina 'y que

funciona para reproducir el ciclo de la l6gica machista.

XGP: ¢Crees que Choco ofrece una identidad cultural para los afrocolombianos o para la

diaspora afro-latinoamericana?

JHH: En relacion a Colombia, la pelicula se llama Choco por el distrito y también la mujer se
Ilama Chocé por el distrito, y el mensaje que quiere transmitir la pelicula, independiente de que
hablemos del machismo, de la extraccién minera y de otros temas, es un grito de libertad.

Basicamente lo que quiero enunciar con la pelicula es eso, ya es hora que el distrito de Choco se

149



libere y logre ser un departamento autdbnomo, que viva por si mismo y se haga valer, como se
hace valer esta mujer al final de la pelicula. Basicamente esa era la intencion que tenia en cuanto
al pueblo afro, a la comunidad afro y a como la pelicula puede ayudar a esa comunidad afro. Y
en relacion a Latinoamérica basicamente es lo mismo, la mayoria de las problematicas que tienen
los pueblos afro son exactamente las mismas, no hay educacion, no hay salud, no hay apoyo aun
siendo uno de los territorios mas ricos, no solamente en cultura, danza, musica, gastronomia,
todas esas riquezas estan alli vivas y no son aprovechadas. Al mismo tiempo, todas sus riquezas
minerales son aprovechadas, pero esta riqueza no les deja a ellos recursos suficientes para
sobrevivir, para poder salir adelante como un territorio pudiente. La pelicula se enmarca en esa
problematica y dice: “ya es hora de tomar las riendas de nuestro propio destino” y ese es el
mensaje que queria dar con la pelicula, no solamente al Chocé sino a los territorios afro en

Latinoamérica o a nivel mundial.

XGP: Se puede decir que la narracién de Colombia ha estado definida por la violencia, y éste es
un aspecto importante en Chocd. ¢(Como aproximas la idea del uso y del abuso de la violencia

para representar el imaginario colombiano?

JHH: El cine no puede convertirse en la empresa publicitaria de Colombia, los que hacemos cine
contamos historias de lo que nos duele, de lo que queremos exorcizar de nuestra vida y de
nuestro mundo y en esa medida creo que Choco, aunque no es una propaganda de Colombia, no
relata literalmente la violencia que hay en el pais, pero si se aferra al lema de que todo comienza

por casa. Si de una u otra forma nosotros somos un pais dibujado por la violencia es porque la

150



violencia se normaliza desde el hogar. En la pelicula la violencia esta planteada porque se ven
soldados silenciosamente, pero al mismo tiempo esta en el nifio que ha hecho una pistola para
jugar, la violencia esta alli y los nifios la descubren y depende de los padres que le permitan
entrar o salir de ese entorno de violencia. Si bien Choco retrata un poco la violencia del pais, la

retrata de una manera distinta, y quiere hacer pensar sobre la violencia de una manera distinta.

XGP: Al final de la pelicula aparece un epilogo que dice: “agradezco a mis padres por ensefiarme

que ser negro es un milagro” ;jpuedes comentar cual es el significado para ti de ese milagro?

JHH: Ser negro es un milagro por el simple hecho de que te vean distinto, eso te obliga a buscar
la diferencia, yo no sabia que yo era negro hasta que en jardin infantil una nifia muy enojada me
dijo “jnegro!” como si fuera algo muy malo, y desde ese momento me puse a pensar qué malo
habia hecho yo para que la nifia me gritara con ese odio, y la verdad no tengo respuesta hasta
hoy. Y me ha tocado vivir con esa problematica en el colegio, en la universidad, en el trabajo, en
el dia a dia, y he empezado a encontrar que esa problematica me ha forzado a lo bueno, en el
sentido que, si la gente me discrimina o me rechaza, me hace mas fuerte, y eso me ha llevado a
colocarme metas y a lograrlas simplemente porque genera un sentimiento opuesto en mi, genera
que yo logre mis objetivos, y eso es lo bueno. Ese es el milagro de ser negro, porque tienes todo
cuesta arriba, pero si logras subir esa cima, seguramente, llegaras a donde quieras. Las politicas
multiculturales han hecho oficial la condicion de afrodescendiente en Colombia y eso ayuda
porque hoy en dia el racismo es un delito, pero al mismo tiempo es una mentira. Lo que hace esa

ley es generar una trampa, porque hace que el racismo se vuelva mas silencioso y es peor el

151



silencio. En ese sentido es una gran falacia que se esta viviendo hoy en dia y que tiene que ver
con lo ‘politicamente correcto’. Se supone que en Latinoamérica todos tenemos los mismos
derechos, al imponer una ley en contra del racismo se logran avances, pero al mismo tiempo
genera un rechazo mas fuerte porque la gente siente que existe una preferencia con respecto al
negro. Por eso yo soy una persona que dice abiertamente en Colombia: “a mi no me llamen afro”
yo tengo un nombre. Yo he generado mucha polémica en Colombia con los afro. Yo estaba
convencido que era afro-colombiano y cuando viajé a Africa ellos no se fijaron si yo era blanco o
negro, me pidieron el pasaporte y éste decia “Colombia” por lo tanto yo soy colombiano, yo no
soy una persona afro, soy negro, pero afro eran mis descendientes que venian de Africa y que
Ilegaron aca como esclavos, pero yo me reconozco como un negro colombiano, con nuestras

propias problematicas y tenemos que empezar desde ahi.

152



Apéndice B
Entrevista con Argentina Chiriboga
Autora de Jonatas y Manuela

Julio 2013

Ximena Gonzalez Parada (en adelante XGP): En su texto Hacia una narrativa afroecuatoriana
(2010) Franklin Miranda Robles escribe una recopilacion de texto afro-ecuatorianos, pero falta
Ud. ¢Qué impacto ha tenido la produccidn literaria de Adalberto Ortiz y Nelson Estupifian Bass

y cOmo encaja su produccién dentro de este canon literario?

Argentina Chiriboga (en adelante AC): Bueno, es muy importante dar a conocer los diferentes
elementos de nuestra cultura afro y decir aqui estoy, aqui estamos, hacer presion para que el resto
de la gente, la sociedad mestiza nos mire, que no solo hay dos vertientes que forman la
nacionalidad ecuatoriana, porgque siempre yo escucho que dicen, lo indigena y lo espafiol, porque
también hay otra corriente, otra vertiente que es la nuestra, la afro, la presencia afro siempre fue
fuerte, el aporte que trajeron los afros, los esclavizados, ya sea para que trabajen y levanten la
fortuna de los jesuitas especialmente y aquellos que vinieron también de Jamaica para hacer la
linea férrea, y murieron miles de africanos, y en general la sociedad econdmicamente se ha
levantado con los afros, mas que con los indigenas. Nosotros hemos aportado en la segunda
guerra mundial, el negro esmeraldefio se internaba en la selva para sacar los productos que
necesitaban para la guerra, el caucho, la madera, la tagua, la balsa, todos estos iba a Europa y

servian a los aliados para hacer llantas, salvavidas, botones de los uniformes y ¢quiénes fueron

153



los que sacaron ese material? fueron los afros, que conocen la selva, nosotros hemos aportado
muchisimo, por ejemplo, ahora que se esta celebrando, el centenario del arrastre de Alfaro, los
montoneros fueron en su mayoria esmeraldefios, fueron afros que se incorporaron por un ideal
para reivindicar su condicién de africanos, decir aqui estamos nosotros, ayudenos, hemos

aportado hemos ayudado, estamos aqui en America para vivir en dignidad.

XGP: La literatura afro-ecuatoriana ha contribuido al reconocimiento del aporte de los
afrodescendientes en Ecuador como parte de la historia del pais. La idea de establecer este
antecedente del aporte de los afro-ecuatorianos es importante. ¢Ha habido un reconocimiento en
relacion a la produccion cultural y en relacion al acceso a recursos econémicos de los

afrodescendientes?

AC: Equidad no, para eso se requiere mucho tiempo, es un proceso, pero hemos comenzado,
porgue la Revolucién Ciudadana que preside Rafael Correa Delgado se ha concienciado del
problema de los afros, es una persona que tiene sensibilidad social. El promulgd el decreto 60, en
el cual dice, aunque sé que a través de un decreto no se va a realizar, pero por lo menos es una
politica de Estado, de incorporar, respetar y dar dignidad a los y las afrodescendientes, con la
Revolucion Ciudadana hemos recuperado nuestra voz, nuestra palabra, es un camino largo, pero
estamos ahi, digamos se siente la discriminacién, pero no tan profunda como antes. Por estos
dias ha habido un encuentro literario sobre “La discriminacion y el racismo” en donde mas de

trece mil estudiantes han escrito sobre la discriminacion.

154



XGP. El libro de Franklin Miranda Robles sefiala que la literatura afro-ecuatoriana ha declinado,
y que no han aparecido nuevos escritores que estén hablando de la experiencia afro-ecuatoriana,

¢hay nuevos representantes? o bien ¢por que no los hay?

AC: Reconocemos que Ortiz y Estupifian Bass fueron los hitos mas importantes, quienes
iniciaron el camino de lucha cuando la voz del negro no se escuchaba, no se hacia presente, no la
tomaban en cuenta. Cuando irrumpieron estos dos escritores, Adalberto escribié hace muchos
afios y no se renovo, y no se enfocd en la negritud y Nelson sigui6 actualizandose a través del
periddico y de su poesia, luchando por la negritud, ahora tenemos otros tiempos. Yo trabajo lo
que puedo. Si no me reconocen gue se puede hacer, yo hago con sinceridad mi literatura, trabajo
con ahinco, trato de recuperar la memoria ancestral, donde me invitan voy, conferencias y

charlas, siempre trato de levantarla y darla a conocer.

XGP: Ud. comenz6 a publicar en el afio 1991. La exploracién de la experiencia de la didspora
africana desde la perspectiva femenina significativa. En La noche del viernes, Bajo la piel de los
tambores y en Jonatas y Manuela se encuentra presente la sexualidad femenina, ¢cual es la

importancia enfatizar la sexualidad de la mujer afrodescendiente ecuatoriana?

AC: Yo creo en la igualdad de género, no hemos tenido las mismas oportunidades, el sistema
machista y patriarcal nos aisld, nos esclaviz6 y mi propuesta es luchar para cambiar este sistema
y esa mentalidad que tiene y siguen teniendo los hombres; que la mujer no es capaz de ser

profesional, de ganar mas, de hacer de su cuerpo lo que quiere, el marido no es el que manda

155



sobre el cuerpo de la mujer, es una libertad que nos hemos ganado, tenemos nuestra historia, y

tiene que ser respetada.

XGP. ¢ Esta perspectiva se puede entender también en relacion a la mujer indigena o mestiza?

AC: Nosotros no tenemos un discurso vertical, hay que incluir a tomas las mujeres, hasta la
blanca recibe golpes y es maltratada, mi discurso es a favor de la mujer, que las mujeres tenemos
nuestros derechos, yo me case con un hombre que me comprendid y por eso fue que caminamos
tantos afios. No habia una mujer antes que irrumpiera en la novela, ahora quise hacerlo yo, pude
hacerlo y me presenté hasta el pablico con mis novelas. Siempre la critica era hacia los hombres,

ahora ya la critica esta mirandome y tenemos que luchar en contra el sistema patriarcal.

XGP. Tuve la oportunidad de hablar con José Chal4, el director de la Corporacién de Desarrollo
de Afrodescendientes de Ecuador y me comentaba sobre la sabiduria cimarrona Me parece
interesante plantear la idea de lo afro-ecuatoriano como algo contestatario, que sea algo que este
siempre tratando de ganar un espacio. Sin embargo, no menciond la sabiduria afro-femenina y yo

la veo en sus novelas.

AC: Nosotras las mujeres somos la base de la sociedad, nosotros las mujeres afro somos las que

hemos estudiado la propiedad de las plantas, nosotros hemos sido parteras, curanderas, cocineras,

hemos creado recetas medicinales, hemos creado los cuentos, los mitos, hemos cuidado a la

156



familia, la base ancestral ha sido la mujer, la memoria ancestral esta hecha por mujeres, nosotras

hemos traspasado ese conocimiento y memoria ancestral.

XGP. Ciertamente, y Chala comento que lo afro aparece se construye desde nucleo familiar, pero
también discutimos de la inequidad de la mujer en la sociedad ecuatoriana que le impide alcanzar
ciertas necesidades basicas y poder asumir el rol de transmisora cultural. ; COmo se equipara esta

desigualdad? ;Cree que ha habido algin cambio?

AC. Yo creo que hay cambio, ya casi es una obligacion que las mujeres se integren a la
educacion, me parece que con esta politica que tenemos ahora hemos adelantado, ya no se

atreven a decir un piropo vulgar, la presencia, la palabra, la voz va recuperandose.

XGP. Kattya Hernandez Basantes ha publicado un texto sobre la mujer afro-ecuatoriana, en
donde sefiala que “los cuerpos de las mujeres afro-ecuatorianas son construidos desde y para el
deseo y el placer ajenos, son reconocidos siempre que se constituyan para la sociedad dominante
COMo cuerpos exoticos, esto funciona como estrategia de asimilacion o también de negacion”

¢cudl es su perspectiva en relacion a la aseveracion de Hernandez Basantes?

AC: Esto es heredado de los espafioles. Ellos creian que la mujer afro solo servia para las
cuestiones sexuales, afios atras se veia una mujer afro y enseguida se pensaba que era de
conducta dudosa. Yo pertenezco a un grupo de genealogia, En 1960 habia mas de 3000 jovenes

gue abortaban. Pero ahora nosotras no permitimos tal cosa, porque si te lanzan un piropo grosero

157



se puede denunciar y se va a la carcel. Hace poco repartimos un botén que decia, “no me toques”
fue una campafia en contra la agresion a la mujer afro. Como tenemos otra forma de andar, otro
ritmo, somos mas alegres, en cambio la serrana no. Esta es otra ventaja que tenemos la mujer con

la Revolucién Ciudadana.

XGP: Los cambios se han notado en relacion al gobierno de la Revolucion Ciudadana ¢cree que
estos espacios que este gobierno ha construido se han traspasado a la sociedad civil, que ya

pueden nacer estar iniciativas desde ahi?

AC: Tu sabes que el presidente es el eje de la politica del Estado, si tuviéramos un presidente que
pertenece a una clase pudiente, que es racista y que no tiene una sensibilidad social, poco
habriamos avanzado. Por lo menos ha cambiado la asamblea constituyente a favor de los afros, si
hubiese sido otro presidente no sé si habria ocurrido, no sé si esa persona tendria la sensibilidad
para los méas necesitados, no es lo maximo, pero estamos en el camino para conseguir mayores

conquistas.

XGP: ¢qué otras formas de representacion, aparte de la literatura, le han dado base y fuerzaa lo

afro-ecuatoriano?

AC: Casi siempre fue el futbol, pero no solo servimos para patear, no es asi, hay otros elementos
que robustecen nuestra identidad, esta bien que nosotros toquemos la marimba, pero no somos

solo eso, en el magisterio, la mayoria de las afrodescendientes son maestras. A veces no es que

158



no hayan salido nuevos valores de literatura, lo que pasa que el profesor de literatura bajé su
calidad. En mi tiempo yo tuve excelentes profesores de literatura, y €so nos motivo a escribir,
ahora en cambio no. El profesor sufrié en general, porque se aduefio del ministerio de educacién
cierto partido politico que solo tenia la consigna de gritar y bajar a los presidentes sean buenos o
malos. Eso por treinta afios impacto en las generaciones. No solo en Esmeraldas sino en el pais.
Por eso el presidente pidio que los profesores tienen que rendir exdmenes. Son catorce
universidades que se eliminan porque no pasaron los examenes ciertas instituciones. Yo tengo
esperanza que con este cambio econdmico, social, educativo va a crecer una semilla. Esto
aparece en Desde la sombra del silencio, donde aparece que no hemos podido avanzar en otros
campos por la presion del racismo que nos impedia seguir adelante. Cuando ven lo diferente, uno
recibe esa agresion, pero hay que luchar y reclamar, a través del estudio, eso me decia Nelson,
que el racismo que habia era profundo, dentro del aula habia solo dos negros, un joven
colombiano y él, y la tunica forma de hacerles comprender que éramos capaces era estudiando.
No crea que ha sido facil llegar donde yo he llegado. Yo no tenia dinero para publicar, uno tiene
gue presentarse en una institucion para publicar, porque no pertenece a ese grupo que maneja las

instituciones.

XGP: ¢ de qué forma su produccion literaria se conecta con otro tipo de produccion cultural afro-

latinoamericana?

AC: No te podria decir, lo que si sé es que de la poca critica que me llega sobre mi trabajo. Una

persona hizo una comparacién sobre mi trabajo y el premio Nobel de Estados Unidos Toni

159



Morrison y mira que yo no la he leido a ella. Esta memoria ancestral, esta experiencia, esta
vivencia, esta cosmovision de ella como mujer afro y la mia como mujer afro coincide, entonces
son los mismos sufrimientos, las mismas esperanzas, los mismos anhelos que nos une, la
cuestion racial que nos une, que nace con la herencia africana, eso corre por la sangre. La noche

del viernes describe esa experiencia a través de una mujer que emigra a los Estados Unidos.

XGP: Con la nueva narrativa multicultural que ha aparecido en Ecuador algunos afro-
ecuatorianos me han comentado que no sienten la necesidad de asumir es cultural ancestral, no
quieren ser “afros” que prefieren ser ellos o ellas sin este prefijo que supone una carga historica y

cultural.

AC: Yo no entiendo porque la herencia cultural es un peso, hay que estar orgulloso, a mi me ha
robustecido mi identidad. A veces me encuentro con gente esmeraldefia que me dice, yo no sé
quién soy, no me encuentro. Yo no, yo naci en un mundo afro, mi padre es un orgullo, es mi
proteccidn, yo soy una rama de ese arbol, de ese inmenso arbol, mi padre y mis abuelos no me
estan quitando mi identidad, yo naci con mis padres, con papa y mama juntos, naci en un barrio
en donde se escuchaba la décima, los cuentos, la poesia, para mi no es un peso, es un orgullo, yo
vivi en un ambiente de armonia, fui una nifia quizads mimada, yo no tengo esas angustias
existenciales. Es decir, ¢que no se sienten afro? jqué barbaridad! ;por qué va a ser un problema?
¢por qué vas a sentirte acomplejada por tu herencia? no pues, quiere decir que no son auténticos,

quiere decir que se han casado con blancos y les han lavado el cerebro.

160



